ادًاره سَرَجَمًانُ النُّنتَة لا بهور، يأكستان



تالیف شورسلام الم محلاله شامل محکم الشعلیه شورسلام الم محکم المحکم محکم محکم المحکم المحکم

ادُّارَة سَرُّجَهُانُ النَّهُ تَنَهُ لا بور، پاکتان

## جمله حقوق محفوظ ہیں

ناشر \_\_\_\_\_\_ ادار دتر جمان السنه ، 53- لا رنس رود ، لا مور طبع اول \_\_\_\_\_ اگست 2010 ،

# فهرست

| صفحينمبر | عنوان                                      | لبرشار     |
|----------|--------------------------------------------|------------|
| 7        | عرض مترجم                                  | 1          |
| 9        | مقدمه                                      | 2          |
| 19       | پېلاباب: تصوف کې بنيادادر تاريخ            | 3          |
| 19       | پہا فصل اسلام کتاب وسنت کے اتباع کا نام ہے | <b>)</b> 4 |
| 31       | دوسری نصل تصوف کا اصل ادراس کے مشتقات      | 5          |
| 51       | تيسرى فصل بقصوف كي تعريف                   | 6          |
| 56       | چوتھی فصل: تصوف کی ابتداا دراس کاظہور      | 7          |
| 74       | دوسراباب: تصوف کے مصادراور مآخذ            | 8          |
| 76       | ابراہیم بن ادھم کاواقعہ                    | 9          |
| 80       | گوتم بدھ کا واقعہ                          | 10         |
| 84       | ترك تكاح                                   | 11         |
| 91       | ىيىائى <u>ت</u>                            | 12         |
| 93       | ترک دنیا                                   | 13         |
| 101      | فلا هري حليها ورلباس                       | 14         |
| 131      | ہندواور فاری مذاہب                         | 15         |
| 155      | افلاطون کے جدیدافکار                       | 16         |
| 181      | تيسراباب: شيعيت اورتصوف                    | 17         |
| 183      | <i>جابر</i> بن حیان                        | 18         |
| 191      | عبدک                                       | 19         |

مصادرومراجع

ولي سَرِينِي وَلِزَى لَاءَ رَفِي كُنُ يُذَكِّرَ لِسُخُ كُيْرُولُ لِلْعَيْمِ لُوجُونُ يُفَاتِهِ مِي هُوَى وَ لَالِامِي ، وَيُعَوْمُ وَرَلِينًى فِي نُولِيْبِ لِالرَّنْبِ } . فَوُ ( لَ فَي اللهُ مَا وَي مُولِدًا لَكُ رُهُدَى لُولِيْنَ هَذَرُ لِلْكُنَارَ وَحِبْرُلِمًا لِيَتَحِفْهِ ، وَحُبِّ لِيْهَ إِلَا ، وَتَقَدِّرُ لِلْوَلِ قِفِينَ وَوَقَاءً لِلْإِنْ لِأَمِينَ وَلِهُ ذَٰلِ زُلِينَ التعوف \_\_\_\_\_\_

# عرض مترجم

## الحمدللة رب العلمين و الصلوة والسلام على رسوله محمد و على آله واصحابه اجمعين

#### امابعد:

دینی خدمات کے حوالے سے علامه احسان البی ظهیر شهید کا نام اظهر من الفتس ہے وہ ہمه جہت شخصیت سے جنوب سے جہت شخصیت سے جنوب سے دمین نظیم خدمات سرانجام دیں۔ میدانِ خطابت کے شہروار سے تو قلم کے دھنی۔ بیان کا اخلاص اور للہیت ہی تھی کہ قدرت نے مختصروت میں ان سے عظیم کام لئے۔ ایسی نابغہ روز گار ہتیاں روز روز پیدائیس ہوتیں جو بیک وقت کی محاذ وں پر خدمات سرانجام دیں۔ کتاب وسنت کا پر چار کیا اور خالفین کا پر دہ چاک کیا اور انہیں علمی وحملی میدان میں وندان شمن جواب دیئے۔

میرے لئے سعادت کا موقع ہے کہ میں علامہ احسان البی ظہیر شہید کی عربی تصانیف کا ترجمہ کررہا ہوں (وانٹی یدر لف الضالع شاو الصلیع بدوران ترجمہ حتی الامکان کوشش رہی کہ میں علامہ شہید کے فرمودات کوانمی کے انداز میں بیان کروں تا کہ ترجمہ کے بجائے طبع زاد تالیف ہونے کا تاثر طے و ما توفیقی الا باللہ میری یہ کوشش کس مدتک کامیاب رہی اس کا فیصلہ تو قار کمین ہی کریں گے ۔افادہ عام کیلئے ہمل زبان استعال کی گئی تا ہم علامہ شہید کاعلمی انداز بھی ملحوظ خاطر رہا۔ تمام مندر جات کے حوالہ جات بھی ساتھ و سے گئے جس کی وجہ سے نتیجہ تک بہنی ناکسی بھی صاحب شعور کیلئے مشکل نہ ہوگا۔

وعاب کہ باری تعالی کے ہاں بھی پی خدمت سند قبولیت حاصل کرے۔

حافظ<sup>م</sup>يرستود 0**321-421235**3

#### المقدمة

حمد الله على نعمه الظاهرة والباطنة كما يليق بجلاله و جنابه ، وصلاة و سلاما على رسوله خير النبيين و اشرف المرسلين ، ومن تمسلت بسنته ، وعض عليها بالنواجذ ، واهتدى به من اصحابه و اهل بيته و اتباعه الى يوم الدين ، و

تصوف کاموضوع طویل عرصے ہے زیرمطالعہ تھا' گراپی کچھ مصروفیات کی بناپر میں اس پر کچھ لکھنے بارے پس و پیش ہے کام لیتا رہا۔ بھی میں اس بارے اپنا ذہن بنالیتا اور بھی دیگر مصروفیات رکاوٹ بن حاتیں۔

لیکن جب میں نے دیکھا کہ لوگ تصوف کے بارے میں جانے اور پڑھنے کے بہت مشاق ہیں اس جماعت کے بارے میں ان کے افکار آراءاور عقائد کے بارے میں جانے کیلئے بے چین ہیں اور مجسس ہیں کہ تصوف کی حقیقت کیا ہے اور اس کا اصل مقام کیا ہے؟ چنانچہ لوگوں تک صحیح بات پہنچانے کیلئے میں نے اپنا تر دوختم کیا، کیونکہ مجھے احساس تھا کہ اگر میں اس طرح تذیذ ب کا شکار رہاتو کہیں ایسانہ ہوکہ میں اللہ یاکی اس وعید کا شکار ہوجاؤں:

> ﴿وان فريقا منهم ليكتمون الحق و هم يعلمون﴾(١) و ﴿ولا تكتموا الشهادة و من يكتمها فانه اثم قلبه﴾(٢)

 کو چھپانے کیلئے اپنے چہروں پراوڑ ھاہوا تھا۔ای طرح ان کے اصل عقائداور تعلیمات ہے بھی نقاب کشائی کی۔اس لئے میری جان' مال اور میری عزت تو ہمیشہ ہی اللہ تعالیٰ کی رضا اور اس کی خوشنو دی کیلئے وقف رہی ہے:

﴿ان صلاتی ونسکی و محیای و مماتی لله رب العالمین لا شریك له وبذلك امرت و انا اول المسلمی﴾(٣)

میری جان میری عزت اورمیرامال الله تعالی کے احکام اور حضور کی سنت برقربان ہے

فان ابی و والدتی و عرضی لعرض محمد منکم وقاء میرےماںباپاورمیری عزت محمد کتاموں اور تحفظ کیلئے قربان ہے۔ کی طریقہ صحابہ کرائم کا مجمع تھا ، جوحضور کے تلاغہ ہاور دفقاء تھے۔

فدت نفسی و ما ملکت یمینی فوادس صدقوا فیهم ظنونی میری جان ادرمیری ہرچیز قربان ان شہواروں پر چنہوں نے میرا گمان کچ کردکھایا۔ میرا تذبذب اپنی جان اور مال کے تحفظ کیلئے شقا، کیونکہ زندگی کیلئے تو اللہ تعالیٰ نے ایک وقت مقرر کررکھا ہے' اور وقت جب آتا ہے تو پوراہوکر ہی رہتا ہے۔

﴿ولكل امة اجل فاذا جاء اجلهم لا يستاخرون ساعة ولا يستقدمون﴾(۵)

﴿و كان امر الله قدرا مقدورا﴾ (٢)

﴿كُلُّ نَفْسُ بِمَا كُسِبَ رَهَيْنَةً﴾ (٤)

ابتدا میں میرا خیال تھا کہ بعض عالی اوگوں کی وجہ سے تصوف اورصوفی بدنام ہوئے ہیں اور ان کاس غلوکی وجہ سے مرطرف سے ان پر طعن وشنج ہوری ہے اور انہیں شیعیت سے مشابہت دی جار ہی بے لیکن جب میں نے اس موضوع کو گہرائی میں جاکر پڑھااورصوفیوں کی کتابوں اور

خطوط کا مطالعہ کیا' ان کے طریقوں اور اجتماعات کا مشاہرہ کیا' ان کی خودنوشتوں اور تر اہم کے بارے تحقیق کی تو میرے سامنے یہ بات آئی کہ شیعہ کی طرح ان کے ہاں بھی کسی بھی معالم میں اعتدال نہیں ہے۔ اعتدال ان کے ہاں عقا ہے۔ جس طرح کوئی شیعہ اس وقت تک کا مل شیعہ نہیں کہلاتا جب تک وہ عالی اور متشد دنہ ہؤائی طرح کوئی بھی صوفی اس وقت تک صوفی نہیں کہلاتا' جب تک کہ وہ اپنے عقائد میں غلوند کرے۔ اور اسے اولیا اللہ میں سے اس وقت تک شار نہیں کیا جب تک کہ وہ اپنے عقائد میں اس طرح کی صفات ثابت نہ کرنے جبیا کہ باری تعالیٰ کی جاتا' جب تک کہ وہ مخلوق کیلئے بھی اس طرح کی صفات ثابت نہ کرنے جبیا کہ باری تعالیٰ کی بیں۔

ای طرح ابتدا میں میرا خیال بی تھا کہ میں تصوف کے موضوع پر جو کتاب تکھوں گا'اس کا موضوع ہوگا' تصوف' اعتدال اورغلو کے درمیان' کیکن جب میں نے یہ کتاب تکھی تو جھے محسوں ہوا کہاں طرح کا کوئی موضوع اسم باسٹی نہ ہوگا اور موضوع اور کتاب کے درمیان کوئی مناسبت نہیں ہوگا۔ اس لئے کہ تمام تر کوششوں کے باو جود شن صوفیوں میں اعتدال والی کوئی بات تلاش نہر سکا۔ میری خواہش تھی کہ میں اعتدال والا پہلوان میں تلاش کروں اور ان کے حق میں دلائل دول اور اگر تو افتی کی کوئی راہ تکلے تو اس کی تعریف و توصیف کروں اور ان کے باتی مسائل پر دافعان اور اگر تو افتی کی کوئی راہ تکلے تو اس کی تعریف و توصیف کروں اور ان کے باتی مسائل پر مافعان البجہ افتیار کروں ۔ لیکن صوفیوں کی کتابوں کی طویل اور گہری تحقیق کے بعد میر سے سامنے دو بی دافعان البجہ افتیار کروں ۔ لیکن صوفیوں کی کتابوں کی طویل اور گہری تحقیق کے بعد میر سے سامنے دو خواتمو اہ تا کہ تو کیاں مارتا پھر تا ہو ہے بات کہتا اور اس بار سے میں کی ملامت کرنے والے کا کوف بھی ول میں نہ رکھتا۔ میری دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ جھے ان دوسر سے لوگوں میں شار والے کا کوف بھی ول میں نہ رکھتا۔ میری دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ جھے ان دوسر سے لوگوں میں شار کرے۔ جھے صادیفن میں سے بنائے اور جھے استقامت اور ثابت قدمی عطا کر ہے۔

#### امابعد:

یدایک نی کتاب ہے جوہم اپنے قار کین کے سامنے ویش کرنے جارہے ہیں۔ اس کا موضوع جدید بھی ہے اور قدیم بھی۔جدیداس اعتبارے کہ یہ تصوف اور صوفیوں کے بارے میں استحاد وقدیم اس اعتبارے کہ یہ کتابوں کی تصنیف کا وہی سلسلہ ہے جوہم طویل عرصے ہے شروع

کے ہوئے ہیں'جس کے بارے ہیں ہم نے اللہ تعالیٰ سے یہ عہد کیا تھا کہ ہم کتاب وسنت کی روشیٰ میں ان مسائل کو واضح کرتے رہیں گے۔ان کے بارے ہیں گفتگو کرتے رہیں گے اور کتاب و سنت کی کسوٹی پرتمام مسائل کو پر کھتے رہیں گے۔ جب تک ہم کتابت اور خطابت پر قادر رہیں گئ جب تک ہم کتابت اور خطابت پر قادر رہیں گئ جب تک ہماری انگلیوں میں قلم پکڑنے کی سکت رہے گی اور جب تک ہماری قوت گویائی باتی رہے گئ ہم ہر چیز کو تحقیق اور تنقید کے میزان پر کھیں گئ تا کہ حق اور بچ کھل کرسا سنے آئے اور ہم اس کی تبلیغ کریں اور حق کے چرے سے شہبات کے بادلوں کو ہٹا کراسے صاف اور واضح شکل میں مسلمانوں کے سامنے پیش کریں۔

جب ہم نے اس کتاب کا آغاز کیاتو ہمارا خیال بیتھا کہ ہم اس موضوع پرایک کتاب کھیں گے جوتقریباٰ300صفحات پرمشمل ہوگیٰ جس میں تصوف کی تاریخ 'ابتدا'اس کے بنیادی اصول اورتعلیمات عقائد تصوف کا نظام تصوف کے سلسلے اورتصوف کی مشہور شخصیات شامل ہوں گی ، کیکن کتاب کوشروع کرنے کے بعد ہمیں اس بات کا شدت ہےا حساس ہوا کہ یہ موضوع اتنا اہم اورطویل ہے کہ ایک سے زائد کتابوں کا متقاضی ہاور کم از کم دو کتابیں تو ہونی ہی جائیں۔ پہلی کتاب ایسی ہو جو کہ تصوف کی بنیا داور اس کے مصادر پرمشمل ہو۔ بدایک ایسا موضوع ہے جو بنیا دی اہمیت کا حامل ہے اور آج تک بہت کم لوگوں نے اس کو تفصیل سے بیان کیا ہے۔ جولوگ اسموضوع برلکھتے رے انہوں نے تصوف کے بارے میں بحث تو کی لیکن تصوف کی بنیا داوراس کے مصادر برصرف ایک طائرانه نظر ہی ڈالی ٔ حالا نکہ مصادر اور یا خذی اہمیت زیادہ ہے اور مصاور اور ما خذہ ہے ہی کسی بھی جماعت کے افکار اور اس کے بنیادی خیالات کا ہمیں یہ چاتا ہے۔ بعض دفعه ایسابھی ہوتا ہے کہ سی بھی علم یا کسی بھی چیز کے مصادر اس جماعت کے دیگر افکار سے زیادہ اہمیت کے حامل ہوتے ہیں کیونکہ جب دلائل بیش سے جاتے ہیں یا جب اس مسلک کے عقائد سامنے لائے جاتے ہیں تواس وقت اُن دلائل اور عقا کد کے پیچھے یہی اصول اور مصادر کا م کررہے ہوتے ہیں اور وہ سارے دلائل اور عقائدان اصولوں اور مصادر کے تابع ہوتے ہیں'لہذا ہم نے اپی اس کتاب میں تصوف کے اصول 'بنیاد اور مصادر کو انتہا کی تفصیل ہے بیان کیا 'تا کہ مرحض کو آغاز ہی ہے اس کے بارے میں کمل معلومات حاصل ہو کیس۔ اس کتاب میں ہم نے تصوف کی بنیادوں کو بیان کیا اور اس کتاب کو کممل کرنے کے بعد ہم اب اسے قار مکین اور محققین کے سامنے پیش کررہے میں اور اللہ تعالیٰ سے دعا گو میں اور امید کرتے میں کہ یہ کتاب پڑھنے والوں کی رضا مندی حاصل کرلے گی۔

مجھے یہ بھی یقین ہے کہ اس کتاب کے لکھنے کے ذریعے ہم نے ایک اہم کام مکمل کیا ہے اور ایک ایے رائے کو بند کرنے کی کوشش کی ہے جے بہر حال بند کیا جانا جا ہے۔ اس کتاب میں ہم نے جر بورکوشش کی ہے کہ حوالہ جات مکمل طور پر بیان کئے جا کیں۔ جہاں کوئی لفظ یا عبارت کسی اور كتاب في قل كي تي بيتواس كتاب كانام اوركمل حواله موجود مو -جوا قتباس نقل كيا كيا بياب ا قتباس کے اوپراس کتاب کے بارے میں معلومات ہوں جس سے وہ اقتباس لیا گیا ہے۔ یہ تمام حوالے جو میں نے چیش کئے ہیں انتہائی قابل اعتماد کتابوں کے ہیں اور بیا یسے مصادر ہیں جن پر مر شخص اعتاد كرتا ہے بالخصوص اس كتاب كاجوتيسر اباب ہے يعنى تصوف اور تشيع ۔اس ميں ميں نے ا یسے حوالہ جات ٰقل کئے ہیں جنہیں شیعہ حضرات بھی تسلیم کرتے ہیں اوروہ کتابیں ان کے ہاں بھی مسلمة الثبوت ہیں۔ مجھے بیاعتراف کرنے میں کوئی عارفہیں ہے کداس کتاب کی تالیف کے دوران میں نے بہت ہےا پیے محققین کے حوالے نقل کئے ہیں جنہوں نے اس موضوع پر قابل قدر کام کیا ہے۔ چنا ٹیجة ارئین ان حوالہ جات کو دیکھیں گے 'لیکن اس کتاب میں انھیں ہے بات بھی واضح طور یرنظرآئے گی کہ ہم نے کچھالی اشیاء پیش کی ہیں جن ہے ابھی تک کسی اور نے بحث نہیں کی اورا یسے پہلوسامنے لائے ہیں جن کی طرف عام محققین کی نظرنہیں گئی۔ای طرح ہم نے تصوف کی دوسرے نداہب کے ساتھ واضح مشابہت کوبھی بیان کیااوراس مشابہت کو ثابت کرنے کیلیے ہم نے دونو ں طرف ہے بہت ہے دلائل نقل کئے۔میری کوشش پیرہی کدان دلائل کونقل کرنے میں کوئی تصنع یا تکلف نظر نہ آئے اور عبارت بالکل بدیجی اور استدلالی محسوس ہو۔ بہر حال ہرا عتبار سے میں نے اس موضوع کو جامع اور مانع بنایا ہے اور اس کے مالھا و ماعلیھا کو کمل طور پر بلار دوقد ح نقل کردیا ہے' لیکن اس انداز ہے نقل کیا ہے کہ ہر بننے والا اس کے مندر جات اور حوالیہ

جات سے قطعا افارنہیں کرسکتا۔ ایک اور پہلو جوانتہائی اہم ہے گراس پر پہلے محققین کی نظرنہیں گئ اس اعتبارے مجھے پی تفرد حاصل ہے کہ میں نے اس کوفل کیا۔ وہ یہ ہے کہ شیعہ اور صوفی بہت ہے عقا ندمیں مشترک ہیں مثلاً شیعہ اور صوفی و دنوں حضرت محدر سول الله الشَّيَاتَيْ كے بعد نبوت كے اجراء برمتفق ہیں۔ای طرح ان دونوں کاعقیدہ یہ ہے کنھتی مرتبت کے بعد بھی دحی نازل ہوتی ہے فرشتے آتے ہیں اللہ تعالی ان سے کلام کرتے ہیں زمین میں ہروفت ایک شخص ضرورایسار ہتا ہے جس کی وجہ سے بید دنیا قائم ہے 'کوئی بھی عبادت اس کے بغیر قبول نہیں ہوتی 'وسی ادر دلی کو نبی برنضیات ہے، شریعت منسوخ ہو چکی ہے بہت ی چیزیں جو دور رسالت میں ممنوع تھیں اب وہ مباح ہو چکی ہیں۔ادراس طرح کے بہت ہے اہم ادر متعدد موضوعات میں نے بیان کئے ہیں ادر اس پر میں اللہ تعالیٰ کاشکر گزار ہوں۔اس کتاب کے دوسرے ھے میں میں ہم نے عیسائیت کو تصوف کا ایک اہم مصدر بتایا ہے اور اینے اس مؤتف کو بہت سے حوالوں سے ثابت کیا جو عیبا ئیوں اورصوفیوں کی کت ہے منقول ہی اور بفضل اللہ تعالیٰ اس پہلوکوسب ہے پہلے میں نے ہی بیان کیا ہے۔اس کتاب اور تصوف کی بحث کوشروع کرتے ہوئے میں نے تین چیز ول کو يدنظر ركعا:

1- صرف صوفیوں کی کتابوں سے حوالہ جات نقل نہیں کئے بلکداس کے ساتھ ساتھ دیگر فلامب کی کتابوں کے حوالے بیان کئے ہیں جنہیں فلام اور چوائن کے ہاں معروف کتابیں ہیں۔ اس لئے جب دونوں طرف عام طور پر ثقة سمجھا جاتا ہے اور جوائن کے ہاں معروف کتابیں ہیں۔ اس لئے جب دونوں طرف کے مؤقف سامنے آجاتے ہیں تو ایک عام قاری کو آسانی سے بات سمجھ میں آجاتی ہے اور بات کو سمجھنے یا کسی نتیج تک چنچنے کیلئے اس کا عالم یا کسی مسئلے پر محقق ہونا ضروری نہیں ہے۔ ہر آدی وضاحت کے ساتھ اور آسانی سے نتیج تک چنچ کیا تا ہے۔

2-صوفیوں اور عیسائیوں کے دلائل کے علاوہ میں نے دیگر مسلمانوں اور مستشرقین کی باتیں ہمی نقل کی جہوں نے سین اور مستشرقین کی باتیں ہمی نقل کی جہوں نے تصوف کے موضوع پر تحقیق کی اور ایک اعتبارے بین خارجی گواہی بن جاتی ہے کہ وہ تصوف اور عیسائیت کے اشتراک کوئس نظرے دیکھتے ہیں؟

3- تمام نصوص اور دلائل نقل کرتے ہوئے میں نے اس امر کو کھوظ خاطر رکھا کہ متقدیین اور متاخرین صوفیوں کے اقوال نقل کئے جا کیں۔ایسےصوفی جواعتدال کے حوالے ہے معروف ومشہور بین اور ایسے ہی وہ لوگ بھی جن کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ بی غالی ہیں ٹا کہ دونوں طرف کی با تمیں سامنے آجا کیں اور قاری کوکسی ختیج تک پہنچنا آسان ہو۔

ای طرح ہم نے بیمجی کوشش کی ہے کہ تمام حوالہ جات مختلف کتابوں سے لئے جا ئیں اور پی کتابیں بھی کسی ایک زمانے کی نہ ہوں بلکہ ابتدائی ورمیانی اور آخری زمانے کی تمام کتابوں کوشامل کیا گیا ہے تا کہ بیموضوع ہراعتبار سے کامل مکمل اور جامع و مانع ہو جائے اور اس کا کوئی پہلو بھی تشدندرے۔اللہ پاک کاشکر ہے کہ جس نے مجھے اس کام کی توفیق دی ہے اور اللہ تعالیٰ کی مدد میرے شامل حال رہی اورای کی وجہ ہے میرے لئے اس کتاب کو کممل کرناممکن ہوا۔ یہاں یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ یہ پہلی کتاب تو تصوف کی بنیاد اور اسکے ابتدائی اصول پر بنی ہے کیکن اس موضوع پر جو دوسری کتاب ہوگی وہ انشاء الله صوفیوں کے عقائد اور ان کی تعلیمات پر مشمثل ہوگی ، اں کا پیرمطلب نہیں ہے کہ بیرکتاب صوفیوں کے عقائدے خالی ہے بلکہ اس کا بھی بڑا حصہ صوفیوں کے عقائد پر مشتمل ہے کیکن چونکہ ہم نے اس کتاب میں تصوف کے مبادی کو انتہائی تفصیل ہے بیان کیا ہے اس لئے بعض دفعہ پڑھنے والا یہ بچھتا ہے کہ شایداس کتاب میں صرف مبادی اور مصادر ے بی بحث کی گئی ہے۔ حقیقت یہ ہے کدان مبادی اور مصادر کو ثابت کرنے کیلئے ہم نے صوفیوں کے عقا کد کو بھی بطور ثبوت پیش کیا جوان کے اور دیگر مسالک کے درمیان مایہ الامتیاز ہیں۔ پھر ہم نے بحث کوآ گے بڑھاتے ہوئے یہ بات بیان کی کہ بیسارے عقائد صوفیوں نے کن سے لئے ہیں؟اصل میں صوفیوں کی بیتعلیمات کن کی ہیں؟ بیساری داخلی شہادات ہیں۔اس لئے اس کتاب كاعنوان"التصوف المنشا والمصادر "ركها كيني موضوع كابر پېلوے احاط كرنے كيليج بم نے اس کی بنیادی باتوں کو بیان کردیا تا کہ حقیقت حال کھل کرسا ہے آجائے اور دودھ کا دودھ اور یانی کا یانی ہوجائے۔ ہر چیز کی حقیقت نکھر کرسائے آجائے میراخیال ہے کہ یہی عقل اور انصاف کی ہات ہے۔

ایک اور اہم مکت جس کی طرف اس ہے قبل بھی میں نے اشارہ کیا ہے اور میں دوبارہ اسے بیان کرنا حاہتا ہوں' وہ یہ ہے کہ ہم نے غیر جانبداررہ کراس پوری بحث کو بیان کیا ہے۔ کتاب کو يرصنه والا برخص واضح سريراس بات ومحسوس كرے كاكميس نے كہيں بھي اپنا فيصلنہيں سنايا۔ ميس نے اقوال بھی مشہور اورمعروف صوفیوں کے قتل کئے ہیں جواس فرتے کے ماننے والوں کے ہاں معتبر ہیں' اور ان کے بیاقوال میں بطور استشہاد لے کے آیا ہوں' یعنی وہ بات کو ثابت کرنے کیلئے شہادت ہیں' بیان کے موقف مخلاف دلیل نہیں ہیں۔ حلاج اوراس طرح کے مشہورلوگ جو غالی صوفی ہیں ان کی کسی بات کوفق نہیں کیا' تا کہ کوئی شخص بیتبہت ندلگائے کہ ہم نے صرف عالی صوفیوں کے عقا مدکو بیان کیا ہے اور غالی صوفیوں کی باتوں کُفق کر کے ہم نے پورے تصوف برا پنا . بعد ثابت كرديا \_ اگرچهم بيدبات پهله بي بيان كريچكه بين كه صوفيون اورتصوف مين كوئي اعتدال نہیں ہے لیکن اس کے باوجود میں نے کوشش کی ہے کہا لیے صوفیوں کے حوالے نقل کئے جا کیں جنہیں ہر شخص تسلیم کرے۔ یہاں یہ بات بھی میں واضح کر دینا حیا ہتا ہوں کہ تصوف اور زہد میں ب المشر قين بير كوكى زابد صوفى اورصوفى زابز نبيل موتا فصوف زبد سے بالكل عليحده چيز ال لئے كرتصوف كى اين ايك شكل بئ نظام باصول ب قواعدادر بنيادي بين كتابيس اورتصنيفات میں۔جبکہ آخرے کو دنیا پر جی دینے کا نام ہے اور تصوف دنیا کوچھوڑ دینے کا نام ہے۔ زہر حرام سے بیخے طال برقناعت کرنے اللہ یاک کی تمام نعتوں سے جرپور فائدہ اٹھانے اور دوسروں کواللہ کی نعمتوں میں شامل کرنے 'گھر والوں' بھائیوں اور دوستوں کی خدمت کرنے کا نام ہے۔ جبکہ تصوف حلال كوحرام كرنا حلال چيزون كوچيوزنا ، ترك از دواج ، گھريار چيوز نااوراپيز آپ كوتكليف اورسزا دینے کا نام ہے۔ زہد کی بنیاد کتاب وسنت ہے جبکہ تصوف کی بنیاد بنہیں ہے۔ اس لئے میں اپنی دوسری کتاب میں انشاءاللہ تصوف کی جو بنیادی کتب ہیں'ان کو بیان کروں گا'جن میں مشہوراہل تصوف کا تعارف بہت ی کتب جن میں سے قواعد التصوف الرسالد القشیر بیا قوت القلوب اور عوارف المعارف ہن اس کے علاوہ بھی بہت ی کتابیں ہیں جن کا ذِکرآپ اس کتاب کے دوسرے حصے میں برطیس کے لہذا جب ہم تصوف کے بارے میں کہتے ہیں تو اس سے مرادز ہذہیں ہوتا بلکہ

تصوف کی وہ معروف صورت ہے جس کے بارے میں ہم آ گے تفصیل سے بیان کریں گے۔زہر نے بارے میں تو ترندی شریف میں ایک مشہور بات نقل ہے کہ نبی کریم میں تی آئے آئے ارشاوفر مایا: دند میں کی زیال میں نہ دیال کہ ذائع کی ناکا منہیں میں گا زیاد میں جو تسریر

''زہر حرام کوطال کرنے اور مال کوضائع کرنے کا نام نہیں ہے بکد زہریہ کہ جو تیرے ہاتھ میں ہے تخصیاس سے زیادہ اللہ کی قدرت پر یقین ہواور جب تو کس مصیبت میں پڑ جائے تو اس میں رہنے کی بجائے اس کے قواب کی زیادہ رغبت ہواس کئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشادِ مبارک ہے ''لکیلا تاسوا علی مافاتکم و لا تفوحوا بما آتا کم''(۸) (جو چیز گر رگئ اس پر افسوس مت ظاہر کرواورجو چیز آنے والی ہے اس پر بے جاخوش کا اظہار نہ کرو)۔

صوفیوں اور شیعوں کے درمیان ایک اور قدر مشترک ہیہ ہے کہ ان دونوں کے درمیان اعتدال کہیں بھی نہیں ہے۔ شیعیت پرطویل تحقیق کے بعد ہیہ بات ہمارے سامنے آئی کہ شیعوں کا کوئی فرقہ بھی ایسانہیں ہے جس کے بارے بیں کہا جاسکے کہ وہ معتدل ہے۔ غلو نہ ہب شیعہ کے لوازیات میں ہے ورائی کوشہور شیعہ مصنف مامقانی بھی اپنی کتاب میں بار بار ذِکر کرتا ہے ای طرح تصوف بھی غلوہے خالی نہیں۔

میری دعا ہے کہ باری تعالیٰ ہمیں امت وسطہ بنائے۔ وہ امت جواعتدال کی راہ پر چلنے والی ہے۔ جواللہ کی بات کوئن ہے اوراس کا اتباع کرتی ہے۔ جو کتاب اللہ اورسنت رسول اللہ عظیم ہے۔ جو اللہ علیہ کے بیران کی ہے۔ جو مصورت میں اللہ اور اللہ کے رسول کے احکامات کا دفاع کرتی ہے۔ جو اصحاب محمد واہل بیت کی عظمت کو بیان کرتی ہے۔ جو مسلک حقہ اورسلف صالحین کے منج پر قائم ہے۔ جو مرام لوگوں کے مقائد کہ کا پر دہ چاک کرتی ہے۔ جو باطل اور کج رولوگوں کے مکر کو عوام کے سامنے ابنی ہے جن کے ولوں کو اللہ تعالیٰ نے اتنا مضبوط کر دیا ہے کہ وہ باطل کی کثر ت اور ان کے گروہوں اور فرقوں سے خوف نہیں کھات کیا کہ دہ ان حاسد اور فتتم مزاج لوگوں سے بہتے ہیں کہ ''ان ولیسی اللہ اللہ اللہ کا دی مزل الکتاب و ھو یتو لی الصالحین''(۹)' ہمار اہم م اور ساتھی تو اللہ تعالیٰ ہے جس نے کتاب نازل کی اور جو نیک لوگوں کا دوست ہے۔' وآخر دعوانا ان الحمد اللہ رب العالمین۔

التقوف \_\_\_\_\_\_\_ 18

احسان البي ظهير

ابتسام كالميج شاد مان لا مور

فروري1986 بمطابق جمادي الآخر1406ھ

## حواله جات

- (۱) سورة البقرهُ آيت 146
- (٢) سورة البقره أيت 283
- (٣) سورة آلعمران آيت 71
- (٤٧) سورة الانعامُ آيت 163
- (۵) سورة الاعرافُ آيت 34
- (٢) سورة الاحزابُ آيت 38
- (4) سورة المدرُّ أيت 38
- (٨) فبآويٰ شِيْخ الاسلامُ جلد 10 مُص 641 مطبوعه الرياض
  - (٩) سورة الاعراف آيت 96-195

بہلا باب

## تصوف کی بنیاداور تاریخ

اسلام آسانی اور فطرت کا دین ہے۔ ای فطرت پر الله تعالی نے ہرانسان کو پیدا کیا۔ یہ دین الله تعالی نے برانسان کو پیدا کیا۔ یہ دین الله تعالی نے اپنے محبوب مشخط م کی اللہ علی اللہ یہ اللہ شہیداً"(۱) (وہ اللہ تعالی جس نے اپنے رسول کودین حق دے کر بھیجا تا کہ یہ دین تمام دیگرادیان پر عالب آجائے اور اللہ کی گوائی کانی ہے)۔

ای طرح اللہ تعالی نے ہمیں بیتھم دیا ہے کہ ہم اس دین کو مضبوطی سے پکڑیں ادراس دین کو مضبوطی سے پکڑیں ادراس دین کی حقانیت کولوگوں کے سامنے پیش کریں تا کہ ہر خض اسے تسلیم کرے ادراس پر مضبوطی سے مگل کرے۔ دین اللہ تعالیٰ کی وحدا نیت اور نبی اکرم مضافی آج کی رسالت کے اقرار کا نام ہے۔ ای طرح اس کے دیگر بنیا دی ارکان: پانچ نمازوں کو ادا کرنا 'سال گزرنے کے بعد نصاب کے مالک ہونے پر زکوۃ ادا کرنا 'بارہ مہینوں میں سے ایک بینی رمضان کے روزے رکھنا اور جج ادا کرنا۔ حدیث جبریل میں ہے کہ حضرت جبریل ایک مرتبدانسانی شکل میں حضور کے پاس حاضر ہوئے اور سوال کیا: یارسول اللہ! مجمعے اسلام کے ہارے میں بتا کیں۔ حضور نے ارشاد فر مایا کہ اسلام بیہ کے کہ تو اللہ کی وحداثیت اور محمد مضافیقی ہی رسالت کا اقرار کرے نماز ادا کرے زکوۃ دے رمضان کے ردزے رکھنا دراگر کے قدرت ہوتو بیت اللہ کا تج کرے۔ (۲)

مشہور صدیث اعرابی ہے کہ ایک دیباتی فخص حضور کی خدمت اقدس میں حاضر ہوا اور کہا یارسول اللہ مجھے وہ عمل بتا کیں کہ جے میں کروں تو سیدھا جنت میں واخل ہو جاؤں۔ حضور کے ارشاد فر مایا:اللہ کی عبادت کر واور کسی کواللہ کے ساتھ شریک نہ کر وُفرض نماز ادا کروٴ فرض زکوۃ ادا کر وُفرض رمضان کے روزے رکھو۔ وہ دیباتی کہنے لگا''اس ذات کی قتم جس کے قبضے میں میری جان ہے' میں ان چیزوں میں سے کوئی چیز کم کروں گا اور نہ ہی کوئی زیادہ۔'' جب و ہمخض جانے لگا تو حضور ً نے صحابہ ؓ ہے ارشاد فر مایا کہ جو مخص کسی جنتی کو دیکھنا چاہتا ہے'وہ اس مخض کو دیکھ لے۔ (۳)

ایک اور اعتبارے آپ کہ سکتے ہیں کہ اسلام اللہ اور اس کے رسول کے احکام کو ماننے اور جن چیزوں سے اللہ اور اس کے رسول نے منع کیا ہے ان سے بیخے کا نام ہے۔ ای طرح حضور کی زندگی کی طرح اپنی زندگی گزار نا اور ان طریقوں اور عادتوں کو اپنانا ، جنہیں حضور کے صحابہ کرام نے اپنایا۔ جیبیا کر قرآن حکیم میں آیا ہے:

"اطيعوا الله والرسول لعلكم ترحمون"(٣)

نيز"اطيعوا الله ورسوله ولا تولوا عنه و انتم تسمعون"(۵)

نيز"من يشاقق الله ورسوله فان الله شديد العقاب"(٢)

نير"الم يعلموا انه من يحادد الله و رسوله فان له نار جهنم خالدا فيها ذلك الخزى العظيم"(2)

نيز "وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا"(٨)

نيز "ومن يطع الله ورسوله فقد فازا فوزا عظيما" (٩)

نيز "لقد كان لكم في رسول الله اسوة حسنة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر "(١٠)

نيز "واتبع سبيل من اناب إلى ثم إلى مرجعكم فانبئكم بما كنتم تعلمون"(١١)

الله تعالى اوراس كے رسول كے اوامر ونوائى كتاب الله اورسنت رسول الله ولي من موجوداور محفوظ ہيں۔وہ كتاب جے الله تعالى نے سيدالبشر عاتم الانبيا والرسل پرنازل كيا جس كو خدانے ذِكر كيم مُ فرقان مجيد فرقان محيد اور قرآن مجيد كالقب ديا جے الله تعالى نے شفا وراجہ بدایت اور دھ يا لمومنين قرار ديا اور حضور كى سنت جے خدانے كلمت كها جيسا كمالله پاك كاارشاد ہے: "و يعلمكم الكتاب و الحكمة" اى طرح حديث نوى بھى ہمارے پاس موجود ہے جو

حضور کے اقوال افعال اور آپ کی تقریرات پر مشتمل ہے۔ یہ دونوں چیزیں لیمنی کتاب وسنت جن کا فیار راس کو بھی تھم دیا کہ وہ ان دونوں چیز وں کو مضبوطی سے پکڑیں اور اس کو پھر ممل کریں۔ چنا نچہ حدیث نبوی ہے '' میں تم میں دو چیز وں کو چھوڑ کر جار ہا ہوں۔ جب تک تم ان دو چیز وں کو مضبوطی سے پکڑے رہوگے بھی گمراہ نہیں ہوگے۔ وہ اللہ کی کتاب اور اس کے رسول کی سنت ہے۔''(۱۲)

پر حضور گنے کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ مین آئے کی روشی میں اپنے صحابہ کی ہے مثالی کر بیت کی تا کہ قیامت تک آنے والے تمام انسانوں کیلے صحابہ کرام رہنمائی کافریف سرانجام دے سکیس۔ تا کہ جوحضور کی سنت پر چلنا چاہئ اس کے کیلے صحابہ گامل مشعل راہ بنے ۔ صحابہ کرام ، اللہ تعالیٰ کے احکام اور حضور کے فرمووات کی مملی صورت ہیں۔ جوحضور کی ہر بات کا اتباع کرتے ہیں افتد اکرتے ہیں اور اس میں اپنی طرف ہے کوئی بھی چیز شامل نہیں کرتے ۔ جو ہر معالمے کوحضور کے رسی کرتے ۔ جو ہر معالمے کوحضور کے رسی کرتے ہیں اور اس میں اپنی طرف ہے کوئی بھی چیز شامل نہیں کرتے ۔ جو ہر معالمے کوحضور کے رسی کی مرضی کے تالی تھے ۔ حضور کے احکامات کی مرضی کے تالی تھے ۔ حضور کے احکامات کی مرضی کے تالی تھے ۔ حضور کے احکامات کی محمل میں انہوں نے احکامات خداوندی سے بعاوت کی اور نہ ہی اس کی مخالفت کی نہ ہی کبھی دین اور دنیا کے معالمے میں افراط وتفریط کا شکار ہوئے ۔ انہی لوگوں کے بارے میں اللہ پاک کا ارشاد ہے دنیا کے معالمے میں افراط وتفریط کا شکار ہوئے ۔ انہی لوگوں کے بارے میں اللہ پاک کا ارشاد ہے دنیا کے معالمے میں افراط وتفریط کا شکار ہوئے ۔ انہی لوگوں کے بارے میں اللہ پاک کا ارشاد ہے دنیا کے معالم میں افراط وتفریط کا شکار ہوئے ۔ انہی لوگوں کے بارے میں اللہ پاک کا ارشاد ہے تھالی نے کی ہے اور آپ بھی ان کی زندگی کی افتد اگریں۔ ''

صحابہ کرام سارے عی منتخب' برگزیدہ اور چنیدہ لوگ تصاور صحابہ کی تمام مخلوق پر فضیات تو ابات ہے ہی ان صحابہ میں سے بیعت الرضوان میں جولوگ شریک ہوئے اور جنہوں نے حضور کے ہاتھ پر حدید بیبیہ کے موقع پر بیعت کی وہ سب سے افضل ہیں ۔ان کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے اپنی رضا کی خوشخری نازل کی اور ان کے بارے میں کہا کہ ان کے ہاتھ کے او پر اللہ کا ہاتھ تھا ' حنانچہ ارشاور بانی ہے "لقد رضی اللہ عن المعومنین إذ یبا یعونے تعدت الشبحرة " اللہ عن المعومنین اِذیبا یعونے تھے آپ کے ہاتھ پر ' اللہ تعالیٰ ان مومنوں سے راضی ہو گئے جب وہ بیعت کر رہے تھے آپ کے ہاتھ پر'

### ورخت کے نیجے۔''

ای طرح ایک اور مقام پر ارشاد فرمایا"ان الذین ببایعونلث انما ببایعون الله یدالله فوق اید بهم" (۱۵)"وه لوگ جوآپ کے ہاتھ پر بیعت کرر ہے تھے وہ دراصل اللہ کے ہاتھ پر بیعت کرر ہے تھے۔اللہ کا ہاتھ ان کے ہاتھ کے اور تھا۔"

پران حفرات مرتبت اور مقام کے اعتبار سے اہلِ بدرافض ہیں جن کے بارے ہیں اللہ پاک کا ارشاد ہے: ''اے اہل بدرابتم جو چاہے کروتمہارے لئے جنت واجب ہوگی۔'' (۱۲) اہل بدر سے زیاوہ فضیلت والے دہ لوگ ہیں جن کواس و نیا ہیں ہی حضور نے زبان اطهر نے ور لیے جنت کی خوشخری دی۔ وہ زبان جس سے یادہ گوئی کا کوئی امکان ہی نہیں اور جو زبان وی کے علاوہ کچھ کہتی ہی نہیں اس زبان سے ان لوگول کو جنت کی خوشخری ہی ۔ یدرس حالی ہیں جوعشرہ میشرہ کے نام سے مشہور ہیں۔ ''لہم البشری فی الحیاۃ المدینا و فی الآخوۃ لا تبدیل میشرہ کے نام سے مشہور ہیں۔ ''لہم البشری فی الحیاۃ المدینا و فی الآخوۃ لا تبدیل لیکلمات الله' ذلک ہوالفوز العظیم (ونیا اور آخرت میں ان کیلئے خوشخری ہے' اللہ کا یہ فیملہ ہے اللہ کا یہ فیملہ ہے اور اللہ کے فیملے میں کوئی تبدیل فیمل میں کوئی تبدیل نے نہیں ہوتی 'میر بہت ہوی خوشخری ہے ' اللہ کا یہ فیملہ ہے اور اللہ کے فیملے میں کوئی تبدیل فیمل ہیں کوئی تبدیل فیمل ہوتی 'میر بہت ہوی خوشخری ہے )۔

صحابہ کرام اس دینی درسگاہ کے اولین طالبعلم سے بھی سے استاد حضرت محمد مضطَقَیّق سے بو نی ہونے کی وجہ سے معصوم اور محفوظ سے اور جنہیں اللہ تعالی کی وتی کے ذریعے تائید حاصل ہوتی متنی جنہوں نے انسانیت کی صراط مستقیم کی طرف رہنمائی کی۔اس لئے اللہ تعالی نے اپنی رضا اور جنت میں داخل ہونے کیلئے حضور کی اجاع کو شرطِ اول قرار دیا اور قرآن پاک میں واضح طور پر ارثادفر ایا"والذین اتبعوهم باحسان رضی الله عنهم و رضوا عنه"(۱۸) در حقیقت یک لوگ اولیاء الله عنهم و رضوا عنه"(۱۸) در حقیقت یک لوگ اولیاء الله یک لوگ اولیاء الله تقال نے ایمان کو پند کیا اور جن کے لئے کفر اور فسوق اور عصیان کو تاپند کیا کی لوگ کامیاب بیں۔"امت کیلئے بیر بنما اور شعل راہ بیں اور حق اور باطل کی پہچان اور فرق کرنے کیلئے بیدا شح معیار بیں انہیں و کھے کر اور ان کی زندگوں کا مطالعہ کرکے برخض حق اور باطل کے درمیان واضح کیر کی سکتا ہے۔

تو ہر دہ عمل جو سحابہ کرام کے عمل کے مخالف ہوگا 'ہروہ قول جوان کے قول کے مخالف ہوگا اور زندگی گزارنے کا ہروہ طریقہ جو صحابہ کی زندگی گزارنے کے طریقہ سے مخالف ہوگا'اس طریقے کا اسلام میں کوئی اعتبار نبیں ہے اور ایسا کوئی بھی طریقة مردوواور غیر مقبول ہوگا۔اس لئے کہ صحابہ كرام نے حضور كى زندگى كامشاہرہ اورمطالعه كيا۔حضور كے اقوال اورآ ي كے فرمودات آپ كى زبان سے سے اور یہ ایسا امتیاز ہے جو کسی اور کو حاصل نہیں۔اسی طرح ان صحابہ کرام کی تربیت حضور نے فرمائی اور آپ جیسی تربیت ظاہر ہے کہ اور کوئی بھی نہیں کرسکتا۔ انہیں حضور کے سامنے زانوے تلمذتہہ کرنے کا شرف حاصل ہوا ہے۔ بیر صحابہ کرام حضور کے ساتھ اقوال وافعال میں انتہائی مشابہت رکھتے تھے ان کے اخلاق عادات عبادات معاملات ربن مہن اور معیشت کا انداز بالكل وبي تفاج حضوركما تفالبذاحضور فيمسلمانو ل كوصحابه كرام كي اتباع كأتهم ديااورا يك حديث مباركه مين اى عمركى جانب اشاره ب حضور فرمايا هما انا عليه و اصحابي "(كمدايت کاراستہ وہ ہے جس پر میں اور میرے صحابہ کرام ہیں )۔اس حدیث کی روسے سہ بات معلوم ہوئی کر حضور "نے اپنے اور صحابہ کرام کے راہتے کوایک ہی قرار دیا ہے۔ یہ ایک ایسی فضیلت اور تخصیص ہے کہ صحابہ کرام کے علاوہ کسی کو بھی حاصل نہیں ہے۔ یہ فضیلت صحابہ کرام کو بھی خدا تعالیٰ کے حکم ہے حاصل ہو گی۔

الله تعالى في حضور كاس انتخاب برم مرقوش ثبت كرتے موئ اپنى كتاب محكم قرآن ياك ميں واضح طور پر ارشاد فر ماديا "قل هذه سبيلى ادعو الى الله على بصيرة انا

ومن اتبعنی" (19)" اے نی اکرم آپ فر ما دیجئے یہی میراراستہ ہے جس کے ذریعے میں اللہ تعالیٰ کی طرف بلا تا ہوں حکمت اور بھیرت کے ساتھ۔ بیمیر ابھی راستہ ہے اور میری اتباع کرنے والوں سے کرنے والوں کا بھی راستہ ہے۔" ظاہر بات ہے کہ من اتبعنی لینی اتباع کرنے والوں سے مراد صحابہ کرام ہیں جو حضور کے ساتھی شاگر داور رفقائے کا رہے جنہیں ہادی اور مہدی ہونے کی سند حضور کے عنایت فرمائی۔

کتاب دسنت، حضور کی میرت صحابه کرام کے عمل اوران کی زندگی کی روشنی میں مسلمانوں ع مل کو بر کھا جاتا ہے۔جو چیز متند ہواور حضور یا صحابہ کرام کی زندگی ہے اس کا ثبوت مل جائے تو ا يے عمل كے بارے ميں ہم در تنكى إور ثواب كا اعلان كريں گے۔اس يقطع نظر كديد كام كس نے کیا۔لیکن جوعمل کتاب وسنت کے مطابق نہیں اور کتاب وسنت ہے ہمیں اس کی تائید میں کوئی حوالے نہیں ملتا' یاصحابہ کرام کی زندگی میں اس کی کوئی سندنہیں ملتی تو ایسے عمل کے بارے میں ہم یہی تھم لگائیں گے کہ بیل فاسد باطل اورشریعت کیخلاف ہے جا ہے اپیاٹمل کرنے والا چھوٹا ہویا ہزا' نیک ہو یابد بخت حضور انے اس بارے میں ہمارے لئے ایک معیار مقرر کردیا ہے رہنما اصول وض فرماديا بي كه "احسين الكتاب كتاب الله و خير الامور اوسطها و شر الامرر محدثاتها و كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار (٢٠) ايسے بى ايك اور صديث ميں حضور تے ارشاد قرمايا "من احدث فى امرنا هذا ما ليس منه فهورد"(٢١) "جوففردين ميس كسي في كام كوداخل كرے كاجواس ميس شامل نييں ہے ايسا كام ر داور غیر مقبول ہوگا۔'ای لئے مسلمانوں پر لازم ہے کدوہ اس بات پرایمان لا کی کہ حضور نے م خیراور بھلائی کی بات کو بیان کردیا ہے اور مرشراور برائی کی بات سے مسلمانوں کو مع کردیا ہے۔ حضور ؓ نے کسی بات کوچھوڑ انہیں' ہر چیز کو وضاحت کے ساتھ بیان کر دیا ۔ تبلیغ میں حضور ؓ نے کوئی کمی نہیں کی مخلوق کواللہ تعالی کے احکامات سے مطلع کیا' آگاہ کیا' باخبر کیا جیسا کہ اس کاحق تھا۔ تاکہ مسلمان بلکہ بوری انسانیت صلاح حاصل کرے رہنمائی حاصل کرے اور کامیاب ہو۔حضور کے . واضح اصول وضع فرمائے اور ہدایت کردی کہ جوشخص ان برعمل کرے گا وہ کا میاب ہوگا۔اس حکم

کی فضی کی خصیص نہیں ہے کہ اگر فلال شخص کرے گاتو کا میاب ہوگا اور اگر فلال کرے گاتو کا میاب ہوگا اور اگر فلال کرے گاتو کا کام ۔ کیونکہ "وما ہو علی الغیب بضنین" (۲۲)" حضور غیب کی باتیں بتانے میں بخیل نہیں تھے۔"حضور اللہ پاک کی طرف ہے اس بات کے مامور تھے کہ جو بچھاللہ تعالی نے نازل فرمایا حضور نے اے امت تک کمل طور پر پہنچایا ۔ چنانچ قرآن پاک میں ارشاور بانی ہے" یاا بھا الرسول بلغ ما انزل المیلث من ربلث فان لم تفعل فما بلغت رساللہ "اک" اے رسول رب کی طرف ہے آپ کو جو پیغام ملا اے آپ کمل طور پر آگے تک پہنچا تمین اس کی تبلغ کریں اگر آپ نے ایسانہ کیا تو پھر آپ اس رسالت کو اللہ کے پیغام کو کمل طور پر پہنچانے والے نہیں ہوں گے۔"

ای طرح ملمانوں ہے اس بات کا مطالبہ بھی کیا گیا کہ وہ تنگیم کریں کہ دین حضور کی زندگی میں بی کمل ہونے کے بعد اللہ تعالی نے حضور گواس دنیا ہے اٹھایا۔ چنانچہ قرآن پاک میں ارشاد ہے "الیوم اکملت لکم دینکم واتممت علیکم نعمتی ورضیت لکم الاسلام دینا" (۲۲۲)

لہذا جس شخص کا بیعتدہ ہوکہ کوئی چھوٹی سے چھوٹی چیز بھی اللہ تعالی نے اپنے ہی پر نازل
نہیں کی یاحضور ؓ نے اس کو بیان نہیں کیا' تو گویا وہ حضور ؓ کے ذریعے بحیل دین پر ایمان نہیں رکھتا۔
گویاوہ شخص حضور گی ذندگی میں اسلام کے کممل ہونے کوئیس ما نتا۔ اس لئے کہ اس بات کو مانے بغیر
اسلام کمل نہیں ہوتا بلکہ ناقص رہتا ہے اور ایسا کوئی بھی عقیدہ قرآن پاک کی اس واضح آ ہے۔' جس کا
اسلام کمل نہیں ہوتا بلکہ ناقص رہتا ہے اور ایسا کوئی بھی عقیدہ حضور ؓ کے ختم نبوت کے بھی منافی
اور مخالف ہے۔ مسلمان کیلیے ضروری ہے کہ وہ حضور ؓ پر شکیل نبوت ، اور شکیل دین کا عقیدہ رکھے۔
جوخص اس کوئیس مانتا' یا اس کا دعوئی ہے ہو کہ حضور ؓ کے بعد بھی احکام خدا ندی نازل ہوتے رہے اُتو
ایسا دعوئی میں کفر اور گراہی ہے اور ایسا دعوئی کرنے والا شخص مسلمان ؑ ہیں ہے۔ اسے واضح طور پر
ایسا تھے ہو کے ایک طرف ہو جانا جا ہے۔ یا تہ وہ حق اور ایمان والوں کے
ساتھ ہو ، کیونکہ ہے ممکن نہیں ہے کہ ان دونوں کو جمع کیا جائے اور بیک وقت

دونوں راستوں پرچلا جائے۔قرآن پاک میں اللہ پاک کا ارشاد ہے" لیھلٹ من ھلٹ عن بینة و یحیی من حی عن بینة وان الله لسمیع علیم"(۲۵)" تا کہ جوہلاک ہوں واضح دلائل کی بنیاد پرہلاک ہوں اور جسے ایمان کی زندگی اور سعادت کی زندگی نصیب ہوتو واضح دلائل کی بنیاد پر ہواور بیشک اللہ تعالیٰ سننے اور جائے والا ہے۔"

ای طرح ایک اور آیت ہے۔اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں "ھو الذی خلقکم فمنکم کافر و منکم مومن و اللہ بما تعملون بصیر "(۲۱)" وہ اللہ جم نے تہیں بیدا کیا لیس تم میں سے پچھلوگ کافر ہیں اور پچھایمان والے اور اللہ تعالیٰ جوتم کرتے ہواسے دی کھر ہے ہیں۔"
ای اصول کو مذظر رکھتے ہوئے ہم تصوف اور صوفیا کے بارے ہیں بحث کریں گے۔ہم ان کے تو اعد اصول بنیاد "طریقہ اور سما لک کو رکھیں گے "آیا قرآن پاک اور سنت رسول میں اس کی کوئی اصل موجود ہے یا صحابہ کرام کے قریبے صوفیا کے اعمال کی سند ملتی ہے؟ صحابہ کرام دراصل اولیاء اللہ تصاور یہی وہ لوگ ہیں جن کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا" و اللہ ین آمنو و ھاجر وا و جاھدو فی سبیل اللہ و اللہ ین آو وا و نصر و ا او لنمات ھم المو منون حقا لہم مغفرة و رزق کریم "(۲۷)" وہ لوگ جو ایمان لائے جنہوں نے ہجرت کی اور جنہوں نے اللہ کی درکی "ہی لوگ حقیقی مومن ہیں ان کیلئے اللہ پاک کی طرف سے مغفرت اور رزق کریم کاوعدہ ہے۔"
کی طرف سے مغفرت اور رزق کریم کاوعدہ ہے۔"

ایک اور آیت میں ارشادِ خداوندی ہے جس کا ترجمہ یوں ہے'' وہ لوگ جوایمان لائے اور جنہوں نے ججرت کی اور اپنے مال اور جان کے ساتھ اللہ کے راستے میں جہاد کیا' یہ لوگ اللہ کے ہاں بوے بلند مقام والے ہیں اور یہی لوگ کا میاب ہیں۔ان کا رب ان کوخو شخبری ویتا ہے کہاں کے ہاں ان کیلئے رحمت اور رضا مندی ہے اور ان کیلئے ایسے باغات ہیں جس میں ہمیشہ کیلئے تعمیں ہیں۔ یہ لوگ ان باغات میں ہمیشہ رہیں گے اور اللہ کے پاس اس کے علاوہ بھی ان کے لئے اجر عظیم ہے۔' (۲۸)

ای طرح ایک اورآیت می ارشاوخداوندی ب"فالذین آمنو به و عزد و و و نصروه

واتبعوا النور الذی انزل معه اولئٹ هم المفلحون(۲۹)''جولوگ حضور پرایمان لائے آپ کا ساتھ دیا' آپ کی مددکی اور حضور کے ساتھ جونور یعنی قرآن پاک نازل ہوا' اس کی اتباع کی'تو یجی لوگ کا میاب ہیں۔''

قرآن پاک کی بیآیات بڑی واضح ہیں اور مسلمانوں کیلئے انہیں تسلیم کرنے 'مانے اوران پر عمل کرنے کے علاوہ کوئی چارہ نہیں ہے۔ کسی مسلمان کو بیا ختیار نہیں ہے کہ وہ ان میں سے جس کو چاہے قبول کرے اور جس کو چاہے ترک کردے۔

اس بارے میں قرآن پاک کا ایک تھم ہے "و ما کان لمو من و لا مومنة اذا قصی الله ورسوله فقد الله ورسوله فقد صنور مسلالا مبینا" (۳۰) "جب الله تعالی اور حضور کسی معاطے میں فیصلہ کر دیں تو کسی مسلمان مردیا عورت کو کئی اختیار باتی نہیں رہتا۔ اس فیصلے کے بعد جو الله اور الله کے رسول کی نافر مانی کرےگا وہ واضح طور برگم ای کاراستہ اختیار کرےگا۔"

ایک اور مقام پر اللہ تعالی نے ارشاد فر مایا"فلا و ربلت لا یو منون حتی یحکمو لت فیما شجر بینهم ثم لا یجدوا فی انفسهم حرجا مما قضیت و یسلموا تسلیما" (۳۱)" تیرے دب کی عزت کی تم اس وقت تک یاوگ کال ایمان والم نیس کہا کی اور کے جب تک اپنی تمام تماز عامور میں آپ کو تم نہ بنا کیں چرا آپ کے فیصلے کھل تسلیم کریں اور اس پران کے وال میں قلق اور افسوں پیرانہ ہو۔"

ایک اور اہم قرآنی آیت میں اللہ تعالی نے حضور کے ساتھ آپ کے صحابہ کرام کہ بھی شائل کر لیا کیونکہ صحابہ کرام آپ ہی کے ممل کا اتباع کرنے والے تھے۔ چنانچہ ارشاد خدا، عدی ہے "و من یشاقق الرسول من بعد ما تبین له الهدی و یتبع غیر سبیل المو منین نوله ما تولی ونصله جهنم وساعت مصیر اً" (۳۲)

اس بارے میں امام ابوالحق الشاطبی اپنی کتاب''الاعتصام'' میں آمسے ہیں: شریعت کمل طور پر حضور کی زندگی میں نازل ہو چکی ہے اس میس کی یا زیادتی کا کوئی احمال نہیں ہے اس لیے کہ اللہ تعالى نے ارشاد فرما دیا ہے "الیوم اکملت لکم دینکم واتممت علیکم نعمتی ورضیت لکم الاسلام دینا" (آج کے ون میں نے تمہارے لئے تمہارادین کمل کردیا۔ اپنی احتیام کردیں اور اسلام کوبطودین تمہارے لئے پندکرلیا)۔

حضرت عرباض بن ساری تخرماتے ہیں ' حضور نے ہمیں وعظ فرمایا' ایسا وعظ جس سے اسلامیں بہہ پڑی اور ہمارے ول وہل گئے۔ ہم نے کہا یار سول اللہ یہ وعظ تو ایسا ہے جیسا کوئی جانے والشخص کی کوکرتا ہے۔ تو آپ ہمیں کیا تھم ارشا وفر ماتے ہیں؟ حضور نے ارشا وفر مایا کہ ہم ہر معاطے کو تہارے لئے واضح کر کے جار ہا ہوں۔ جہاں دِن اور رات واضح ہونے کے اعتبار سے ہر معاطے کو تہارے لئے واضح ہیں اور جوان احکام سے مجے روی اختیار کرے گا وہ ہلاکت برابر ہیں۔ میرے احکام انتہائی واضح ہیں اور جوان احکام سے مجے روی اختیار کرے گا وہ ہلاکت برابر ہیں۔ میرے احکام انتہائی واضح ہیں اور جوان احکام سے مجازی اختیار کرے گا وہ ہلاکت برابر ہیں۔ میرے احکام انتہائی واضح ہیں اور جوان احکام سے کے دوگا تو بہت ی اختلافی با تیں اس کے اس میں پڑنے والا ہوگا ہے ہیں ہم پر لازم ہے کہتم اس طریقے کو پکڑ و جو تم نے جمع سے یا میرے خلفائے راشدین سے دیکھا ہے۔''

اس سے یہ بات ثابت ہوئی کہ حضور جب اس دنیا سے رحلت فر ما گئے تو اس وقت آپ تمام الم اللہ یکو ہیان کر چکے تھے۔ ہراس چیز کوامت کے سامنے پیش کر چکے تھے۔ ہس کی و ٹی یاد نیاوی معالمے میں ضرورت پر تی ہو۔ یہ ایما مؤقف اور دعویٰ ہے جس میں اہل سنت کوکوئی اختلاف نہیں ہے۔ جب یہ بات ثابت ہوئی تو اس کا مطلب یہ ہوا کہ بدعت کا ارتکاب کرنے والا محفی زبان عال یا قال سے یہ کہتا ہے کہ شریعت ابھی کمل نہیں ہوئی اور پھھ چیزیں ابھی باتی ہیں جنہیں بعد میں آنا ہے۔ کوکہ اگر اس کاعقیدہ ختم نبوت کا ہوتا یا حضور کی زندگی میں خدا کے تمام احکام کے کمل میں آنا ہے۔ کوکہ اگر اس کاعقیدہ ختم نبوت کا ہوتا یا حضور کی زندگی میں خدا کے تمام احکام کے کمل اور پورا ہونے کا ہوتا تو وہ بھی بھی بدعت یعنی کسی نئے کام کا ارتکاب نہ کرتا۔ بدعت کا ارتکاب کرنے والا ہور المرافح خص

ابن الماجنون فرماتے ہیں کہ میں نے امام مالک کو سے کہتے ہوئے سنا دو چھٹ اسلام میں کسی نئی چیز کوشامل کرے اور اے اچھا سمجھتو گویا اس کا خیال سیے کہ حضور نے اللہ تعالی کا پیغام کا بیانے میں خیانت کی ہے۔ کیونکہ اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں "الیوم اکملت لکم دینکم"

تواس سے بیہ بات معلوم ہوئی کہ جو چیز اس وقت دین ہیں تھی دہ آج بھی دین ہیں ہے۔

مبر3- بدعتی آدمی شریعت کی مخالفت اوراس سے تصادم اختیار کرنے والا ہوتا ہے۔اس لے کہ الله تعالی نے ابدی کامیا بی کامخصوص طریقه وضع کیا ہے اور مخلوق کواوامر نواہی وعیدوں اور انعامات کے بارے میں آگاہ کردیا اور رہ بھی بتا دیا کہان چیزوں میں خیر ہے اوراحکامات کو نہ مانے میں گمراہی اور تباہی ہے۔اب کن چیزوں میں تباہی اورشر ہے اس کاعلم تو اللہ پاک کوہی ہے جمیں تواس کاعلم نہیں۔اللہ تعالیٰ نے ہمیں ان چیزوں ہے آگاہ کرنے کیلیے حضور کورحت اللعالمین بنا کر بھیجا۔ بدعتی آ دمی گویاان سب باتو ل کا انکار کرتا ہے۔وہ زبانِ حال سے پہ کہتا ہے کہ ہدایت كراسة اس كے علاوہ بھى ہيں جن كوشريعت نے بيان كيا \_كوياس كاعقيدہ بيہ ہوتا ہے كہ كاميابي صرف شریعت کے بران کردہ اصولوں اور معین کردہ راستوں میں نہیں ہے بلکہ اس کے علاوہ اور چیروں میں بھی ہے۔ایے برعتی آدی کاعقیدہ بیہوتا ہے کہ جس طرح الله تعالی کوعلم ہے اس طرح انسان کوچھی اس کاعلم ہے۔جس طرح اللہ تعالی نے انسان کی ہدایت کیلئے اصول اور قوانین وضع كے اس طرح انسان بھى اس كے متوازى اپنة وانين ادراصول وضع كرسكتا ہے۔ بلك بدعق آدى كا عقیدہ تو میہ ہوتا ہے کہ وہ ان چیز وں کو بھی جانتا ہے جنہیں اللہ تعالی نہ جان سکے کیونکہ اگر وہ جانتے تواس کوضر وربیان کرتے۔

اگرکوئی بدختی آ دی اس طرح کے عقائد اور خیالات رکھتا ہے تو ظاہر بات ہے کہ وہ دائر واسلام سے خارج ہے اور اگر اس کے بیع عقائد نہیں ہیں تو بہر حال وہ واضح گر اہی کا مرتکب ہے۔ ای طرف حفرت عربی بن عبد العزید برق اشارہ کیا انہوں نے حضرت عربی بن ارطا ہ کو خط کھا اور قدر پر قرق کے بارے ہیں بتاتے ہوئے کھا'' اما لعد ہیں مجھے وصیت کرتا ہوں کہ تو ہر حالت میں اللہ تعالیٰ سے ورتار ہے۔ اللہ تعالیٰ کے احکام اور حضور گی سنت کا ہمیشہ اتباع کرتے رہو۔ جس معاطے میں حضور گی سنت کی اتباع کی سنت موجود ہے اس میں کسی محدث کی بات کی اتباع نہ کرو۔ تم پر لازم ہے کہ تم سنت کی اتباع کرو۔ تم اپنے لئے وہی پیند کرو جسے تم سے بہلی قوم یعنی صحابہ کرام نے اپنے لئے پیند کیا اس لئے کہ صحابہ کرام ان معاملات کی اصل کو جانے تھے اور ان کی حقیقت سے واقف تھے۔ حقائق کی تہہ تک

پہنچنے کے بعد انہوں نے جن باتوں پر اکتفاکیا تم بھی ان پر اکتفاکرو کہ وہ تم ہے زیادہ صاحبِ عقل اور سجھ سے ماکرتم ہے ہوکہ یہ کام ان کے بعد واقع ہوا ہے تو یا در کھونیا کام جو بھی ہوگا ہے وہ کی سامنے اور سجھ سے اگرتم ہے ہوکہ وہ کی کرنے والانہیں ہوگا اور جوان کے طریقے لائے گا'اس کا ارتکاب وہ ک کرے گا جوان کی سنت پڑئی کرنے والانہیں ہوگا اور جوان کے طریقے سے اعراض کرنے والا ہوگا صحابہ کرام سابقون الا ولون سے ۔ جو چیز ہمارے لئے کافی ہے'اس کو انہوں نے وضاحت کردی۔ جوان انہوں نے بیان کردیا' جس میں ہمارے لئے شفائے'اس کی انہوں نے وضاحت کردی۔ جوان ادکا مات پڑئی نہیں کرے گا تو وہ قصر کرنے اور نقصان اٹھانے والا ہے۔ جواس کے علاوہ اور باتوں کو مانے گا'وہ زیاد تی کا ارتکاب کرنے والا ہوگا۔

نمبر 4- برعتی آ دمی شریعت کے احکام کی خلاف ورزی کرتا ہے۔ اس لئے کمی تعالیٰ نے شریعت کو وضع کیا اور مخلوق کیلئے اس بھل کو لازم کیا۔ گویادہ اس اختبارے منفر و ہے اور اسے بی بیہ حق حاصل ہے کہ دہ شریعت کو لازم کرے اور اس کے بنیا دمی اصولوں کو وضع کرئے اس لئے کہ ہم حق حاصل ہے کہ دہ شریعت کو لازم کرے اور اس کے بنیا دمی اصولوں کو وضع کرئے اس لئے کہ ہم سیلے آیات کے ذریعی اس بات کو بیان کر چھے ہیں کہ مخلوق کے درمیان کسی بھی اختلاف کی صورت میں آخری اور حتی فیصلہ اللہ تعالیٰ اور نبی کا ہوتا ہے۔ اگر شریعت کو نظاف کی ذمہ دار بوں میں سے ہوتا تو اللہ تعالیٰ کسی شریعت کو تازل نفر ماتے اور توگوں کے درمیان اختلاف بھی دار بوں میں سے ہوتا تو اللہ تعالیٰ کسی شریعت کو تازل نفر ماتے اور توگوں کے درمیان اختلاف بھی تعالیٰ کاحق اور اختیار ہے۔ برعت کا ارتکاب کرنے والا گویا خدا کے مقابلے میں آ کر کھڑ اہوجا تا تعالیٰ کاحق اور اختیار ہے۔ برعت کا ارتکاب کرنے والا گویا خدا کے مقابلے میں آ کر کھڑ اہوجا تا ہے اور خدا کی شریعت کے مقابلے میں آئی شریعت کے مقابلے میں آئی شریعت کا تھا اسے چھینے کی کوشش کرتا ہے۔ " (۲۳۳)

اس مختصری تمہید اور اصولوں کی وضاحت کے بعد اب ہم اصل مقصد اور مطلب کی طرف آت ہیں۔ وہ ہے تصوف اور صوفیا کے بارے میں حقائل کو جانتا۔ قرآن پاک کی آیات اور احکام کوہم نے بیان کر دیا ہے۔ اب ان احکامات کی روشنی میں ہم صوفیوں کے عقائد کا جائزہ لیس گے اور اس کسوئی پڑیم ان کے افکار خیالات کو پڑھیں گے۔

# ۔۔ دوسری فصل تصوف کا اصل اوراس کے مشتقات

تصوف کے بارے میں بحث کرنے سے پہلے ہم تصوف کے اصل اور اس کے مشتقات کو بیان کرنا چاہتے ہیں کہ بیلفظ اصل کے اعتبار سے کیا ہے کس لفظ سے نکلا ہے صوفیوں کو اس نام سے کیوں پکاراجا تاہے وجہ تسمیہ کیا ہے اور اس لفظ صوفی میں مختلف محققین کے کیا اقوال ہیں اور خود صوفیوں کے اس بارے کیاا ختلا فات ہیں؟

شلی سے ایک بار یو چھا گیا کہ صوفیوں کا نام صوفی کیوں ہے؟ انہیں اس نام سے پکارا کیوں جاتا ہے؟ وہ کہنے لگا کہ بینام جوسو فیوں کے لئے استعال ہوتا ہے اس کے اصل مصادراور مشتقات میں بہت سے اختلا فات ہیں۔ (۳۴)اور بیا ختلا فات آج تک جاری ہیں۔

ابوالنصر سراج طوی (۳۵)نے اپنی کتاب میں نقل کیا ہے کہ صوفی کا لفظ اصل میں صفوی تھا۔ چونکہ یہ لفظ تلفظ میں ثقیل' بھاری اور مشکل ہے' اس لئے صفوی کے بجائے صوفی کا لفظ استعال کیا گیا۔ای طرح ابوالحن الکنادے بھی منقول ہے کہ دہ کہتے ہیں''صوفی کالفظ صفاہے ماخوذ ہے۔"(۳۲)

ابو بکر محمد الکلاباذی (۳۷) جومشہور صوفی ہیں انہوں نے اس لفظ کے بارے میں بہت سے ا توال بیان کے جس سے اس لفظ کے اصل اور اختقاق پر روشی پڑتی ہے۔ کلاباذی کے مطابق ایک گروہ کا خیال میہ ہے کہ صوفی کوصوفی اس لئے کہتے ہیں کہاس کے معاملات ٔ صفااور صاف ہوتے ہیں تو صفاکے ساتھ مناسبت کی وجہ سے اس کوصونی کہا جاتا ہے۔

بشربن الحادث كاال بارے ميں خيال يہ ہے كه صوفى اس كو كہتے ہيں جس نے اين معاملات الله کے حوالے کر دیئے ہول تو اللہ پاک بھی اسے عزت اور کرامت سے نوازتے ہیں۔ ایک ادر گروہ کا خیال ہے کہ صوفیوں کوصوفی اس لئے کہتے ہیں کہ وہ صف اوّل میں ہوتے ہیں' یعنی بلند خیال اور مشقت اور محنت کی وجہ ہے وہ اللہ کے انتہائی قریب ہوتے ہیں اور اپنے تمام معاملات اللہ کے سپر دکرتے ہیں۔صف اقرل میں ہونے کی وجہ سے ان کوصوفی کہاجا تا ہے۔ بعض لوگوں کا خیال میہ ہے کہ صوفیوں کوصوفی اس لئے کہا جا تا ہے کہ ان میں وہ اوصاف عادات اورصفتیں پائی جاتی ہیں جو اہلِ صفہ کی تھیں۔اہلِ صفہ حضور ؓ کے دور میں فقرا اور مساکین کا

ا کی گروہ تھا ان کے ساتھ مشابہت کی وجہ ہے ان کوصوفی کہا جاتا ہے۔

بعض لوگوں کا خیال میہ ہے کہ انہیں صوفی اس لئے کہا جاتا ہے کہ بیصوف یعنی اون کا لباس بہنتے ہیں اُونی لباس پہننے کی وجہ ہے انہیں صوفی کہا جاتا ہے۔

جس نے ان کی نبست اصحاب صفہ اور صوف یعنی اُون کی جانب کی ہے تو اس نے ان کے کہ صوفی حضرات دنیا کوچھوڑنے کے کہ صوفی حضرات دنیا کوچھوڑنے کو در ہے شہروں کی سیر کرنے بھوکا رہنے برہند رہنے پر یقین رکھتے ہیں اور دنیا میں سے اپنا حصہ اتناوصول کرتے ہیں جو کہ واجب اور ضروری ہے۔ گھروں اُپنے آباد وَاجداداورعلاقوں کوچھوڑنے کی وجہ سے ان کوغر با کہا جاتا ہے اور صفاف ممالک کی سیاحت اور مختلف مقامات کی سفر کی وجہ سے انہیں سیاحین کہا جاتا ہے۔ چونکہ عام طور پرعبادات 'تخلیہ کیلئے یہ بیابانوں اور جنگلوں کا رُخ کرتے ہیں اس لئے بعض علاقے کے لوگ انہیں شکفتیہ بھی کہتے ہیں۔ شگفت اس لفت کے مطابق بہا لائے اور غار کو کہتے ہیں۔ شگفت اس لفت کے مطابق بہا لائے اور غار کو کہتے ہیں۔ ای طرح ملک شام کے لوگ صوفیوں کو''جوعیہ' کہتے ہیں۔ جوعیہ کا لفظ جو کے اور غار کو کہتے ہیں۔ اس کے جو کہ سے ان کے اور عاد کی مرف اثنا کھانا کھاتے ہیں جس سے ان کے جس کا منی ہوتا ہے جو کہ سے اس کے جس کہ نیادی ضرورت نوری ہوجائے۔''

سری مقطی جومشہور صوفی میں صوفیوں کی تعریف کرتے ہوئے کہتے میں کہ ان کا کھانا اتنا ہی ہوتا ہے جسیا کہ کوئی بیار آ دی کھا تا ہے۔ان کی نینداتنی ہی ہوتی ہے جسیا کہ کوئی ڈو جے والا آ دی نیند کرتا ہے۔اوران کی بات 'گفتگواتی ہی ہوتی ہے جتنا کہ کوئی گونگا آ دمی کرتا ہے۔

چونکہ بیلوگ آبادی والے علاقے ہے وُ وراورا پنی ملکیت میں کوئی چیز نہیں رکھتے' اس کئے انہیں فقرابھی کہاجا تا ہے۔ بعض حفرات سے بیسوال کیا گیا کہ صوفی کس کو کہتے ہیں؟ تو انہوں نے کہا جو کسی چیز کا الک نہ ہواور نہ ہی کوئی اور چیز اس کی ما لک ہو لیعنی جو طح اللہ لیے اور ذاتی اغراض کا غلام اور بندہ نہ ہو ۔ ای طرح ایک اور تول ہے کہ صوفی وہ ہوتا ہے جو کسی چیز کا ما لک نہیں ہوتا اور اگر کوئی چیز اس کی ملکیت میں آ بھی جائے تو اسے وہ فی الفور خرچ کر دیتا ہے۔ ان کے لباس اور ان کے حلیے کی وجہ سے انہیں صوفیا کہا جاتا ہے اس لئے کہ عام طور پروہ ایسالباس نہیں پہنتے جونرم و تا ذک خوبصورت اور خوشما ہو بلکہ لباس پہننے سے ان کا بنیا دی مقصد ستر طورت لینی سرکوڈ ھانچا ہوتا ہے۔ جو بھی چیز انہیں دستیا ہے ہووہ پہن لیتے جیں کیا ہے وہ بھاری اور بدنما اُون تن کیوں نہ ہو۔

اہلِ صفح صور کے دور میں غربا مقرااور مہاجرین کو کہتے ہے جو کھ کرمہ میں جمرت کے بعد اپنے گھر ہار چھوڑ آئے ہے جن کے بارے میں حضرت ابو ہریر اور حضرت فضالہ بن عبید فرماتے ہیں کہ جب اُن کو بھوک لگتی تو ان کی حالت ایسے ہو جاتی کہ دیباتی لوگ انہیں مجنوں بچھتے ہے وہ اُون کا لباس سبنے رکھتے ہے کہ مسلسل سبنے رکھنے کی وجہ سے اس لباس سے نیسنے کی بوآ جاتی تقی سرادی کے مطابق اُن کی یہ بوالی ہوتی تقی جیسے بارش کے بعد بحری کی کھال سے آتی ہے۔ بعض حضرات نے اُن اصحاب صفہ کے لباس پر مزید روشی ڈالتے ہوئے کہا کہ اُن کا لباس بعض حضرات نے اُن اصحاب صفہ کے لباس پر مزید روشی ڈالتے ہوئے کہا کہ اُن کا لباس حضور کے پاس آیا تو اس نے آئر حضور سے بہی شکایت کی کہ جھے تو ان لوگوں کے پاس بیٹھ دہنے حضور کے پاس آیا تو اس نے آئر حضور سے بہی شکایت کی کہ جھے تو ان لوگوں کے پاس بیٹھ دہنے سے اُن کے جب سے اُن کے جب سے اُن کے بی نہیں بیٹھ سکتا 'کیا سے کوان کی بونا گوار نہیں گزرتی ؟

اُون کا استعال انبیاء کرام سے ثابت ہے۔ای طرح اولیاء اللہ بھی اُون کا استعال کرتے سے دھنرت ابومویٰ اشعریؓ سے ردایت ہے کہ حضور نے ارشاد فرمایا'' روحا کے مقام سے سرتن بی گزرے ہیں جو اُون کا بنا ہوا جبہ پہنتے تھے اور روحا کے مقام سے گزر کروہ بین العیق یعنی مکہ مکرمہ آتے تھے۔''

حفرت حسن بصري سے منقول ہے: حضرت عیسیٰ علیہ السلام أون كا بنالباس بہنتے تھے ورختوں

کے پتے اور چھال کھالیا کرتے تھے اور جہاں شام ہوجائے 'و ہیں رات گزارلیا کرتے تھے۔ ابومویٰ ہے منقول ہے: حضوراً ون کالباس پہنتے تھے' تمار پرسواری فرماتے تھے اور ہر کمزور آ دی کی بکار برخودتشریف لاتے تھے۔

حسن بصری سے مبقول ہے وہ فرماتے ہیں: میں نے 70 بدری صحابیوں کو دیکھا' اُن کا لباس اُون تھا۔ چو تکہ بیصوفی حصر اے بھی اہل صفہ کی طرح کا لباس بہنتے ہیں اُن کا لباس اور ان کی وضع قطع ان جیسا ہوتا ہے اس لئے ان کا نام صفیہ یاصوفی رکھا گیا۔ جن حصر ات نے صوفیا کی نسبت صفائے قلب اور صف اقبل ہے کی ہے انہوں نے صوفیا کے اسرار اور ان کے باطمن کا اقرار کیا ہے۔ اس لئے کہ جو شخص دنیا جھوڑتا ہے زہدا ختیار کرتا ہے اور دنیا سے اعراض کرتا ہے واللہ تعالی اس کی روح کو یا کیزہ اور اس کے ول کو منور فرما دیتے ہیں۔

حضور کاارشاد ہے: جب نور کسی کے دِل میں داخل ہوتا ہے تو اس کا وِل روشن اور کشادہ ہو جاتا ہے۔ صحابہ کرام نے بوچھا یارسول التعلق اس کی ظاہری علامت کیا ہوتی ہیں؟ توحضور كنے فرمایا: وہ مخص دھو کے کھر یعنی دنیا ہے ور ہو جاتا ہے ہمیشدر ہے والے گھر یعنی آخرت کی طرف متوجہ ہوجاتا ہادر موت آنے سے پہلے ہی موت کی تیاری شردع کردیتا ہے۔حضور نے ہمیں اس بات کی خبر دی ہے کہ جو محض دنیا ہے و در ہوجاتا ہے اللہ تعالی اس کے دِل کومنور فرما دية بير -اى طرح جب مفور ن حارث بسوال كيا"ماحقيقة ايمانك عير ايمان كى حقیقت کیا ہے؟ تو انہوں نے فر مایا میں نے اپے نفس کو دنیا سے بٹالیا ہے۔ میں نے اپنے وان کو پاسا بنالیا اور رات کوبیداری کاسلسله شروع کردیا اس حالت میں مجھے اپنے سامنے اپنے رب کا عرش نظر آتا تھا ادر گویا کہ میں جنت والوں کو بھی اپنی آٹکھوں کے سامنے ویکھتا تھا کہ وہ ایک ووسرے کے پاس جارہ بیں اورجہنم والول سے پناہ ما مگ رہے ہیں۔ تواس سے بیہ بات معلوم ہوئی کہ جب کوئی انسان دنیا سے کنارہ کئی اختیار کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کے دِل کومنور فرما دیتے ہیں۔ جب اُس کادِل روثن ہوجا تا ہے تو جو چیزیں اس کے سامنے نہیں ہوتیں' جواشیاء عائب ہوتی ہیں وہ بھی اےمعرفت کی آنکھوں سے نظر آئے گئی ہیں۔ابوحار شد کا جواب بن کرحضور ؓنے ارشاد

فرمایا'' جوخص کسی ایسے آدمی کود کھنا چاہے جس کا دِل منور ہوتو اس کو چاہئے کہ وہ حارثہ کود کیھے۔'' گویا حضور گنے اطلاع دی کہ ہیا لیٹے حض ہیں جن کا دِل روثن ہے۔انہی اوصاف کی بتا پر دِل کے صفا اور منور ہونے کی بنیا د پر صوفیوں کو بعض مقامات پر فرقہ نوریہ کے نام سے بھی پکاراجا تا ہے اور بیٹھی اصحاب صفہ کے اوصاف میں سے ہے۔

اصحاب صفہ کے بارے میں اللہ پاک کا ارشاد ہے'' اُن میں سے پھولوگ ایسے ہیں جو بہرصورت صفائی اور پاکیز ہالوگوں کو پہند کرتے ہیں۔اوراللہ تعالیٰ بھی صاف اور پاکیز ہالوگوں کو پہند کرتا ہے۔'' اس آیت مبارکہ میں قطیم کا لفظ استعال ہوا ہے۔ قطیم کہتے ہیں ظاہر میں ناپا کیوں سے پاک ہونا اور باطنی اعتبار سے وساوس اور برے خیالات سے اپنے آپ کو وررکھنا۔ای طرح اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے' یہا یسے لوگ ہیں جنہیں تجارت یا تھے خرید وفروخت اور اللہ کے ذکر ہے نہیں روکتے۔'' تو دِل کی صفائی کی وجہ سے ان کی فراست کھل کرسا منے آجاتی ہے۔ایسا مخص جس کا دِل صفائی کی وجہ سے ان کی فراست کھل کرسا منے آجاتی ہے۔ایسا مخص جس کا دِل

حضرت ابوامامہ بالمی روایت فرماتے ہیں کہ حضور کے ارشاوفر مایا ''مومن کی فراست سے بچو اس لئے کہ وہ اللہ کے نور سے دیکھتا ہے۔' ای طرح حضرت ابو برصد بی ' محضرت عمر کے بارے ہیں جس سے بید بات ثابت ہوتی ہے کہ بیدلوگ صاحب فراست تھے۔ حضرت عمر کے بارے ہیں حضور کے فرمایا کہ حق عمر کی زبان سے ظاہر ہوتا ہے۔ ای طرح ابواولیس قرنی کی ملاقات ہم بن حیان سے ہوئی تو ہم بن حیان کے سلام کے جواب میں ابواولیس قرنی نے ان کا نام لے کر وظیم السلام کہا۔ حالا تکداس سے پہلے بھی بھی ابوادلیس قرنی اور ہم بن حیان کی ملاقات نہیں ہوئی تھی۔ سلام کا جواب دینے کے بعد ابواولیس قرنی اور ہم بن حیان کی ملاقات نہیں ہوئی تھی۔ سلام کا جواب دینے کے بعد ابواولیس قرنی اور ہم بن حیان کی ملاقات نہیں ہوئی تھی۔ سلام کا جواب دینے کے بعد ابواولیس قرنی اور ہم بن حیان کی ملاقات نہیں ہوئی تھی۔ سلام کا جواب کے بعد ابواولیس کے بیت ہیں '' جب تم نیک لوگوں کی جم بن حیان ہو جاتے ہیں' وہ تہبارے راز دن میں داخل ہو جاتے ہیں' اور تہبارے ارادوں میں داخل ہو جاتے ہیں' اور تہبارے ارادوں سے مطلع ہوجاتے ہیں۔

بیصفات اہلِ صفدی تھیں۔ اُن کے دِل روثن تھے اُن کے سینے ایمان کے نور سے منور تھے اور وہ لوگ صفِ اول کے لوگ ہیں۔ ان کے ساتھ مشابہت کی وجہ سے بعض لوگ صوفیوں کو بھی صوفی کہدد سے ہیں۔

صف اول ہے دراصل اس صدیث کی طرف اشارہ ہے کہ جس میں حضور نے ارشاوفر مایا

''میری امت میں سر بزارلوگ ایسے ہوں گے جو بغیر حساب کتاب کے جنت میں داخل ہوں

گے۔' ان لوگوں کے سینے روش اور دِل پاکنرہ ہوتے ہیں اس لئے ساسباب کی بجائے اللہ تعالیٰ

گی ذات پر مجروسر کرتے ہیں اللہ پر تو کل کرتے ہیں اور تضا پر بہرصورت راضی رہتے ہیں۔ صفا
مراد لیا جائے تو اس ہے صوفی آسکتا ہے۔ اور اگر صفوا ہے کہا جائے تو اس سے لفظ صفویہ آتا

چاہئے۔ ایسے ہی اگر اضافت لفظ صف یا صفہ کی طرف ہوتو بھر لفظ صفیہ یاصوفیہ آتا چاہے۔ ربی

زبان میں چونکہ بہت کی لغات استعال ہوتی ہیں اس لئے عین ممکن ہے کہ کی لفظ میں صفیہ یاضفیہ

کے لفظ میں '' نے ' بہا '' و'' آگیا ہواور صوفی کا لفظ استعال میں آگیا ہو لیکن اگر اس لفظ کے
بارے میں پر سلیم کرلیا جائے کہ بیصوف سے ہے تو سارے اعتر اضافت میں ہوجاتے ہیں اور پر لفظ
بالکل درست اور اس کی عبارت بالکل ٹھیک ہوجاتی ہے۔

بہرحال بیسارے معانی اس بات پر دلالت کرتے ہیں کداگر لفظ صوفی ان ہے مشتق ہوتو اس کامعنی و نیاہے علیحدگی اختیار کرنا وطن کوچھوڑ نا 'سفر میں ہمیشہ رہنا 'خواہشاتِ نفسانی کا اتباع نہ کرنا ول اور سینے کاروثن ہونا۔ یہ معنی سارے لفظ صوفی کے نکلتے ہیں۔

بندار بن حسین کاصونی کے بارے میں تول یہ ہے: صوفی وہ ہوتا ہے جے اللہ تعالیٰ آپنے لیئے اپنے بندوں میں منتخب کر لیتے ہیں اور پھر اس کے دل کو صاف فرما دیتے ہیں اور اسے خواہشاتے نفسانی ہے دُورکردیتے ہیں اور پھروہ تکلفات میں نہیں پڑتا۔

صوفی کالفظ عوفی کے وزن پر ہے۔عوفی کا مطلب ہوتا ہے عافاہ اللہ لیتن اللہ نے اسے معاف کردیا۔اس طرح کوفی کا وزن بھی یہی ہے یعنی اللہ تعالی اس کیلئے کافی ہوگیا۔ جوزی کا لفظ بھی یہی ہے کہ اللہ نے اسے بدلہ دے دیا۔ صوفی کالفظ بھی اسی وزن پر لایا جائے تو اس کا معنی بھی بہی نکل سکتا ہے کہ صوفی بعنی اللہ نے اس کے دِل کی صفائی فرمادی۔اس کے دل کر صاف فرمادیا۔(۳۸)

یسارے اقوال بیساری بحث جوہم نے نقل کی ہے یہ درحقیقت کلاباذی نے آئی کتاب میں نقل کی ہے۔ اور ان اقوال میں سے بہت سے اقوال غلط اورضعیف ہیں۔ کلاباذی نے اس ساری بحث میں ضعیف اور غلط باتوں کو آپس میں خلط ملط کردیا ہے۔ ابوعباس احمد بن زروق (۳۹) جومشہور صوفی ہیں وہ اپنی کتاب '' قواعد تصوف'' میں لکھتے ہیں کہ تصوف کے اهتقاق کے بارے میں بہت سے اقوال ہیں جن میں سے دنیاوی طور پر یا پنج قول مشہور ہیں۔

پہلاقول بیہ کرموفی کالفظ صوفہ سے ہے۔صوفہ اس لئے کرموفی صوف لیعنی اُون کی طرح عاجزی افقیار کرتا ہے اور پڑار ہتا ہے۔

دوسراقول بیہ کرصوفی کالفظاصوف ہے جس طرح صوف بینی اُون نرم ہوتی ہے ای طرح صوفی بھی اپنی عادات کے اعتبار سے نرم ہوتا ہے۔

تیرا قول یہ ہے کہ صوفی کا لفظ صفت کے ہے۔ صفت کا معنی انچھی عاد تیں۔ چونکہ صوفی انچھی عاد تیں۔ چونکہ صوفی انچھی عادات اور پریعادات کورک کرتا ہے ای لئے اسے صوفی کہاجاتا ہے۔

چوتھا قول میہ ہے کہ صوفی صفاۃ ہے ہے۔ ای قول کی بنیاد پر ابوالفتح البسی ؓ نے اپنے اشعار میں کہا:

> لوگ صوفی کے لفظ پر اختلاف کرتے ہیں بعض لوگوں کا خیال ہے کہ بیصوفا ہے شتق ہے

کوروں یو کہ میں مصوفی کالفظ ال مخص کیلئے استعال کیاجا تا ہے

جس كادِل صاف ہو

وِل صاف ہونے کی وجہ سے اسے صوفی کہا گیا۔

پانچواں قول یہ ہے کہ بیلفظ صفہ سے ماخوذ ہے۔اس لئے کہ صوفی اسحاب صف کے طور طریقے پڑمل کرتا ہے اور اصحاب صفہ کے بارے میں اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا: وہ دِن راست اللہ کے سامنے عاجزی اختیار کرتے ہیں اس سے دعاما کگتے ہیں اور اس کی رضا طلب کرتے ہیں۔ ابوعباس احمد بن زروق کے مطابق سے پانچ وجو ہات ہیں اور عام طور پرتمام اقوال انہی پانچ وجو ہات کی طرف لوٹتے ہیں۔ (۴۰)

ابولیم الاصبهانی التونی 430 هائی کتاب "طیه" میں فرماتے ہیں صوفی کا لفظ لفت کے اعتبار سے ان چارالفاظ میں سے کی ایک سے شتق ہوا ہے۔ یا تو صوفی کا لفظ صوفانہ سے شتق ہوا ہے۔ موفانہ چھوٹے سے لوپ کے دانے کو کہتے ہیں۔ یا یہ فظ صوفہ سے ہے۔ صوفہ ایک قبیلے کا نام ہے جو پرانے زمانے میں بیت اللہ کی خدمت کرتا تھا اور آنے والے جاج کرام کی مہمان نوازی کرتا تھا۔ یا یہ گدی پراگئے والے بالوں سے لیا گیا جس کو صوفۃ القفا کہتے ہیں۔ یا یہ لفظ معموف صوفۃ القفا کہتے ہیں۔ یا یہ لفظ معموف صوفۃ القفا کہتے ہیں۔ یا یہ لفظ صفاء معروف صوفۃ القال ہیں آول فریدالدین العطار التونی 586 ھا بھی ہے۔ اور انہوں نے یہ قول بشر حافی نظل کیا۔ (۲۳)

ہندوستان کے مشہور صوفی فریدالدین جو تینج شکر کے لقب سے مشہور ہیں (۴۳) جن کی وفات 669ھ میں ہوئی ان کا بھی خیال میں ہے کہ صوفی کا لفظ صفاء سے ماخوذ ہے۔لیکن سہروردی کااس بارے میں ایک اور تول ہے۔وہ یہ کہتے ہیں کہ صوفی کالفظ صوف لینی اُون اور اس کو پہننے کے حوالے سے ہے۔ چونکہ صوفی اُونی لباس پہنتے ہیں اس لئے صوف کی طرف نبعت کرتے ہوئے انہیں صوفی کہا گیا۔

سہروردی اپنی کتاب ''عوارف المعارف' ہیں چھے باب کے ذیل ہیں ایک عوان ''صوفیاء کی وجہ سید' میں کھتے ہیں' ہمیں شخ ابوزرعہ طاہر بن گھر بن طاہر نے ہمیں بتایا انہوں نے اپنے والد سے انہوں نے ابوعلی شافعی سے انہوں نے احمد ابن ابراہیم سے انہوں نے ابوعم اللہ المحرر وی نے احمد ابن ابراہیم سے انہوں نے دعفرت انس ابراہیم سے انہوں نے دعفرت انس بن ما لکٹ سے صدیت بیان کی ہے : حضور طاموں کی وقوت بھی قبول کرتے تھے اور حماد پر سواری فرماتے تھے اور اور کا خیال میر ہے کہ ظاہری فرماتے تھے اور اور کا خیال میر ہے کہ ظاہری

لباس کی وجہ ہے ان کا نام صوفی بڑگیاس لئے کہ انہوں نے اُون والے لباس کو پند کیا۔ اس وجہ کے کہ بیاب کی وجہ کے کہ بیاب مقام انبیاء کرام کا بھی ہے۔

ے تعدید بال بہت اللہ المام المواج الروائی کے حدید بال ماہ بیار وال المبار اللہ کا اللہ بیار واللہ کے حضور کے منقول کے ''ای طرح منقول کیٹر سے پہنے تھے' اون والا جبہ پہنا تھا اور وہ سب بیت اللّٰہ کی نیت سے آئے۔'' ای طرح منقول کے کہ حضرت عیمٰی علیہ السلام اُون کے بنے کپڑے پہنتے تھے' در خت کے بیتے اور چھال کھاتے تھے اور جہاں شام ہوجائے وہیں رات گڑ ارلیا کرتے تھے۔

حفرت حسن بصریؓ ہے منقول ہے کہ وہ فرماتے ہیں کہ میں نے ستر بدری صحابیوں کو دیکھا' اُن کالباس اُون تھاادر انہی کے بارے میں حضرت ابو ہریر اُادر حضرت فضالہ بن عبید فرماتے ہیں ''وہ بھوک سے جب بیتاب ہوتے تو انہیں دیہاتی لوگ مجنون بچھتے تھے ان کا لباس أدن ہوتا تھا یہاں تک کہ بیننے کی زیادتی کی وجہ ان کے کیڑوں ہے ایسی ہوآتی جیسا کہ بمری کی کھال ہے بارش کے بعد آتی ہے۔ 'ای طرح ایک محض حضور کے پاس آئے اور کہنے لگ یارسول الشمالية ان لوگوں کے جسم کی بوجھ سے تو برداشت نہیں ہوتی 'آپ کو یہ بونا گوارنہیں گزرتی ؟ گویا اُدنی لباس انہوں نے دنیا کی زینت اور آرائش کوترک کرنے کیلئے پہنا تھا' اس لئے کہ وہ صاحب قناعت تھاور صرف اتنالباس اختیار کرتے تھے کہ جس سے سترعورت ہوجائے۔ انہیں دنیا کی تعیشات اور راحت کی فراغت ندهی بلکده واینے مولاعز وجل کی عبادت میں ہمی تن متغزق ہوتے تصادران کی پوری توجه آخرت کے امور کی طرف ہوتی تھی۔ اگرید مرادلیا جائے تو پھرید معنی بھی ٹھک بنا ہے اور ویرسمیہ بھی درست ہے کہ صوفی کالفظ صوفا سے ہے۔ چونکہ یہ ہر حالت مل خوب ہے خوب ترکی تلاش میں رہتے تھے بلند سے بلندتر کی طرف ان کی نظر جاتی تھی تعریف کے حریص اور بھو کے نہیں ہوتے تھے علم اور عمل کے دروازے ان بر کھلتے بی جاتے تھے ان میں سے ہرا یک گویامعلومات کاخزانہ ہے اس لئے وہ لباس کی قید کوقبول نہیں کرتے تھے اور وہ بس اپنے باطن کی طرف توجد سے تھے۔ بجائے نیالباس ایجاد کرنے کے انہوں نے وہی لباس اختیار کیا جو اس سے پہلے کے لوگ پہنتے تھے۔

نصوف کا بنیادی مقصد ہی اللہ پاک کے قریب ہوتا ہے اللہ پاک سے قریب ہونے کیلئے ان کے پاس بظام کوئی راستہ تو نہیں تھا اور اس کا اظہار بھی ایک مشکل امر ہے اس کیلئے انہوں نے لیاس کا سہار الیا اور یہ بات طاہر اور واضح ہوگئ کہ جو شخص بیلباس پہنتا ہے تو وہ اللہ تعالی سے قریب ہونے کی کوشش کر رہا ہے۔ بیطریقہ زیادہ اوب واحتر ام والا ہے اور ایل تصوف کے ہال تو اصل چیز ہے ہی احترام ۔

ایک اورائم پہلویہ ہے کہ صوفیوں کی نسبت لباس کی طرف ہوتواس سے یہ بات فاہر ہوتی ہے کہ دنیا کی طرف ان کی توجہ ہم ہے ان کی رغبت کم ہے وہ زم و فازک لباس کی طرف متوجہ ہونے کے بجائے صرف ضرورت کے لباس کو اپناتے تھے۔ جب کوئی نیاشخص تصوف کے راستے پر چلنا چاہوتو اس کیلئے بھی وہ اس امر کو لازم قرار دیتے تھے کہ وہ ان جیسا حلیہ اختیار کرئے دنیاوی لباس اور پرفیش پوشاک کوچھوڑ کے کم ہے کم چیزوں پرفناعت کرئے ایسا کرنے والا ان کے راستے لیمی تصوف میں واخل ہو سکتا ہے۔ بجائے اس کے کہ وہ ہرآنے والے کو طریقے بتاتے کہ لیے وعظوں کے ذریعے اے اپنا مقصد سمجھاتے انہوں نے لباس والا راستہ اختیار کیا ہم آنے والا اس گئی میں واخل ہونے ہے کہا ہم کو ان جیسا بنالیتا ہے اور پھروہ انہی میں شامل ہوجا تا ہے۔ واخل ہونے کے حسے تک صافحین زاہدین اور عابدین کا لباس اُون بی میں شامل ہوجا تا ہے۔

ابوزرعہ طاہر روایت نقل کرتے ہیں اپنے والدے وہ عبدالرزاق بن عبدالکریم ہے وہ ابولی بی عبدالکریم ہے وہ ابولی بن اساعیل بن جمدے وہ ابولی بن اسام اللہ ابن اللہ ابن صاوت ہے اور وہ حضرت عبداللہ ابن مسوو ہے کہ حضور کے فرمایا ' جس وِن اللہ تعالی نے موی علیہ السلام ہے کلام کیا' اس وِن موی علیہ السلام نے جہ اُون کا پہنا ہوا تھا' شلوار بھی اُون کی تھی چا در بھی اُون کی پہنی ہوئی تھی اور آپ کے جوتے جارکے جرے کے تھے الیا حمار جس کے چڑے کی دباغت نہیں کی گئتی ۔''

ا کے قول بیمی ہے کہ صوفیوں کوصوفی اس لئے کہا جاتا ہے کہ دہ اللہ پاک کے سامنے گویا صف اول میں ہوتے ہیں کہ دہ بلند ہمت اور حوصلے دالے ہوتے ہیں اللہ کے سامنے اپنے ول کو کھول کر چین کر دیے ہیں اور ول میں کوئی بھی را زہیں رکھتے ای طرح کہا گیا ہے کہ صوفی کالفظ اصل میں صفوی تھا۔ تلفظ میں فقل ہونے کی وجہ سے صوفی استعال کیا گیا۔ بی قول بھی ہے کہ صوفی کی نبیت صفہ کی طرف ہے اور اصحاب صفہ وہ فقر انہا جرین سے جن ک بارے میں اللہ تعالی نے ارشا وفر مایا" کچے فقر االیے ہیں جو اللہ کے راستے میں روک دیے گئے کہ وہ کہیں اور سفر بھی نہیں کرسکتے۔"اگر ہم یہ تبلیم کرلیں کہ صوفی کا لفظ اصحاب صفہ سے لیا گیا ہے تو اگر چد لغون اعتبار سے بلفظ اور احتفاق درست بنتا ہے اس لئے کہ صوفی بیا فقط اور احتفاق درست بنتا ہے اس لئے کہ صوفی میں عام طور پر اپنی عادات کے اعتبار سے اصحاب صفہ سے مشابہہ ہوتے ہیں ان کی طرح ہیں کا کہ کے دو ہرے کے ساتھ ان کا تعلق صرف اللہ کی ارضا کی فاطر ہوتا ہے۔

ہی معاملہ اصحاب صفہ کا تھا جوتقر یہا چار سوصحابی تھے۔ مدینہ منورہ بیل ان کے پاس کوئی رہائش تھی نہ بی ان کا کوئی قبیلہ تھا' چنانچہ وہ مبحد نبوی بیل اکشے ہوئے جس طرح صوفی اکشے ہوتے ہیں۔ وہ نہ بھی باڑی کیلئے جاتے تھے۔ دِن کے دفت لکڑیاں اکشے کرتے تھے اور دات کے دفت وہ عبادت اور قرآن پاک کی تلاوت بیل مصروف رہتے تھے۔ حضور مجبی ان کے ساتھ دلجوئی دالا معاملہ فرماتے تھے اور حضور شحابہ کو بھی اس کی ترغیب ویتے تھے کہ دوہ ان مہاجرین فقراء کے ساتھ فرم ولی دالا معاملہ فرمائی میں ان کے ساتھ جیشیں اور ان کے ساتھ جیسے ماتھ فرمائیں کے ساتھ جیسے اور ان کے ساتھ جیسے اور ان کے ساتھ جیسے اور ان کے ساتھ جیسے میں اور ان کے ساتھ جیسے میں اور ان کے ساتھ جیسے میں اور ان کے ساتھ جیسے کے ساتھ کھا کئی۔

حضور جب اصحاب صفدے مصافحہ کرتے تو اپناہا تھان کے ہاتھ سے چھڑاتے نہیں تھے اور جب بھی اصحاب صفہ آتے تو حضور صاحب ثروت صحابہ کرام پران اصحاب صفہ گوتقسیم کر دیتے۔ایک شخص کے ساتھ تین اصحاب صفہ میں سے صحابیوں کوروانہ کرتے اور بعض کے ساتھ چار بھی روانہ کرتے ۔ حضرت سعد ابن معافی چونکہ مالدار صحابی تھے اس کے بیاب ساتھ بعض وفعہ 80 صحابہ کو لے جاتے اوران کو کھانا کھلاتے۔

حضرت ابو ہریرہ ہے دوایت ہے کہ میں نے اصحاب صفہ میں سے ستر صحابہ کو دیکھا کہ ان کے پاس پہنچ کیا تھا کہ وہ ان کے گھٹوں تک بھی نہیں پہنچ تا تھا جب وہ رکوع میں جاتے ایک بی پہنچ تا تھا کہ وہ ان کے گھٹوں تک بھی نہیں پہنچ تا تھا جب وہ رکوع میں جاتے تو اس کپڑ ہے کو اپنے ہاتھ سے مضبوطی سے پکڑ لیستے تا کہ ستر عورت رہے۔ بعض اصحاب اہل صفہ کا یہ بھی کہنا ہے کہ ہم جماعت کی شکل میں حضور کے پاس آئے اور کہا: یارسول اللہ اللہ ایک جوروں نے ہمارے پیٹ کوجلا ڈالا حضور نے جب یہ بات نی تو آپ منبر برتشریف لے گئے اور فر مایا '' کیا ہوا ان لوگوں کو جو یہ کہتے ہیں کہ ہمارے پیٹ مجبور کھانے سے جل گئے' کیا تم اس بات کو جانے نہیں کہ یہ جس کے قبلے میں تھی کہ بان ہے دو اول نے ہماری حوصلہ افز انی کی ہمیں رہائش دی۔ اس ذات کی تیم جس کے قبلے میں تھی کی جان ہے دو ماہ گزر گئے تھم کے گھر سے رو فی کئے کا دھواں بلند نہیں ہوااور تھی کے گھر میں بھی یہی دو چیزیں پانی اور مجبور ہیں۔''

شخ اابوالفقوح محرعبدالباقی نے اپنی کتاب میں نقل کیا وہ کہتے ہیں جمیں شخ ابو بکر بن ذکر یا الطریشش نے انہوں نے شخ عبدالرحمان سلمی انہوں نے محمد بن محمد ابن سعیدالانماطی ہے انہوں نے الکون بن کی بن سلام ہے انہوں نے محمد ابن علی الترفدی ہے انہوں نے سعید بن حاتم الجی ہے انہوں نے سمال بن اسلم ہے انہوں خلاد بن محمد ہے انہوں نے انہوں نے انہوں السکری ہے انہوں نے بر یہ نوی ہوئے انہوں نے بر یہ نوی ہوئے اور مکرمہ نے حضرت ابن عباس سے روایت نقل کی ہے کہ حضوراً ایک دفعہ ابل صفہ کے چہروں سے ان کا نقر اور ان کی محت ورکوشش خاہر ہور ہی تھی محضوراً نے فر مایا کہ اے اہل صفہ خوش ہوجاؤتم میں سے جو تحض بھی موجودہ حالت میں مرائو وہ قیامت کے ون بیرے رفقائے کا رمیں سے ہوگا۔

ایک قول میہ کمان میں سے ایک گروہ خراسان میں غاروں اور پہاڑوں میں رہتا تھا اور عام طور پرشہروں اور میدانی علاقوں میں رہائش پذیر نہیں ہوتا تھا اُنہیں خراسان میں شکفتیہ کے نام سے پکاراجا تا تھا اس کئے کہ شکفت خراسان کی زبان میں غاراور پہاڑ کی چوٹی کو کہتے ہیں اس وجہ سے ان کا نام شکفتیہ پڑگیا۔ شام میں آنہیں جوعیہ کے نام سے پکاراجا تا ہے۔

قرآن پاک میں اللہ تعالی نے نیک لوگوں اورا چھا خلاق والے لوگوں کو ذِکر کیا تو کسی کا ام ایرارر کھا، کسی کا نام اررکھا، کسی کانام مقربین رکھا، کہیں ان کا نام صابرون صادقون ڈ اکرون اور کہیں مجون آیا۔ صوفی کالفظ اگر چہان نہ کورہ صفات پر شمتل ہے لیکن بہر حال یے لفظ حضور کے ذمانے میں نہیں تھا۔ تابعین کے ذمانے میں سب سے پہلے اس لفظ کا استعال ہوا۔

حسن بھری ہے منقول ہے وہ فر ماتے ہیں میں نے ایک صوفی کو طواف کرتے ہوئے دیکی اور کہنے لگا تو میں نے اپنے پاس موجود کوئی چیز کھانے کی اس کو دی اس نے وہ چیز قبول نہ کی اور کہنے لگا میرے پاس چارودانی موجود ہیں اور یہ چار دوانیق میرے لئے کافی ہیں۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ صوفی کا لفظ ابتدا ہے ہی استعال ہور ہائے کیکن مشہور تول یہی ہے کہ 200 ھے کے بعد یہ لفظ استعال ہوا ہے۔ (۳۵)

صوفی کے لفظ کا استعال کب ہے ہوا؟ اس بارے میں اختلاف ہے اور کئی اقوال ہیں جو ایک دوسرے کےمعارض اور متناقض ہیں۔

ابوالمفاخر یجیٰ الباخرزی (٣٦) جومشہور صوفی اور محقق ہیں انہوں نے دوسرے قول کوا محتیار کیا ایعنی پیلفظ 200ھ سے بعداستعال ہوا۔

جم الدین کبری (۲۷) نے کہا کہ رائج قول یہ ہے کہ تصوف کا لفظ صوف عشت ہے۔
مزیدان کا کہنا تھا کہ سب سے پہلے آ دم اور حواطلبا السلام نے صوفیا نہ اونی لباس پہنا 'اس لئے کہ
جب وہ اس و نیا پہاتارے گئے تو اس وقت بر ہند سے تو جریل علیہ السلام ان کیلئے جنت سے ایک
دنبدلائے 'اس کی اُون کا کے رحضرت حوانے اسے کا تا اور حضرت آ دم علیہ السلام نے اس سے لباس
بنایا اور ان دونوں نے اُون کے بنے کیڑے پہنے۔ ای طرح حضرت موئی علیہ السلام سے منقول

ہے کہ انہوں نے اُون کالباس پہنا۔ حضرت کجی 'حضرت ذکر یاعلیہ السلام اور جمارے نی اکرم سے بھی بھی منتول ہے کہ آپ اون کا بنا کیڑا پہنتے تھے۔ تو صوفی کی نسبت صوف کی طرف ہے۔

جب ایک صوفی صوف لیمنی اُون کا کپڑا پہنتا ہے تو وہ اپنے آپ سے اُون کا حق بھی طلب کرتا ہے۔ اُون کا حق بھی طلب کرتا ہے۔ اُون کا حق بھی طلب کرتا ہے۔ اُون کا حق کیا ہے؟ اس کے بارے میں ایک دلچسپ روایت پیلتی ہے کہ لفظ صوف تمن حروف سے مرادوفا اور فی سے مراد وفا اور وجداورف سے مراد الفرح میمنی خوشی اور کشادگی۔ (۲۸)

جم الدین کبری نے ان باتوں کو بیان کرنے کے بعد آخر جس اُون کے مثلف رگوں کو بھی بیان کیا کہ کون ساصوفی کس حالت جس کس رنگ کی اُون پہنے گا۔ جم الدین کبری کے مطابق وہ صوفی جس نے اپنے آپ کو مجاہدہ اور مشقت کی آلوار سے آل کر ڈالا ہوا سے چاہئے کہ وہ ساہ و سک کی اُون پہنے ۔ جو تو بر کرنے والاصوفی ہو جو اپنے گناہوں کو ریاضت اور تو بہ کے صابان سے دھوئے جو اپنے دل کے برتن کو غیروں کے ذیکر اور یاد سے پاک کر نے وال سفید رسک کی اُون پہنے۔ جو صوفی ترقی کرتا ہوا اس مقام تک بھی جائے کہ دہ علیم اُنظی کی اُون پہنے۔ جو صوفی ترقی کرتا ہوا اس مقام تک بھی جائے کہ دہ عالم اُنظی کی بجائے عالم اعلیٰ تک بھی جائے تو اسے چاہئے کہ دہ نے کہ دہ عالم اُنظی کی بجائے عالم اعلیٰ تک بھی جائے تا کہ دہ اُن کا رنگ اُنٹی تا کہ کو یا اب وہ اپنے کہ دہ نے کہ دہ اُنٹی کی اُنٹی جائے تا کہ دہ اُنٹی کی اُنٹی کے کہ نیلا رنگ آسان کا رنگ ہے گویا اب وہ اپنے مقام میں آسان تک پہنچ گیا۔ (۴۷)

ابوطالب کی بھی ان لوگوں میں سے ہیں جو کہتے ہیں کہ صوفی کالفظ صوف سے شتق ہے۔
ابوطالب کی نے اپنی کتاب "قوت القلوب" میں ایک روایت نقل کی جو اگر چہ جرح و تعدیل کے اعتبار سے سیح روایت نہیں ہے بلکہ اس کے بارے میں عام طور پر بھی کہا جاتا ہے کہ یہ من گرت روایت ہے۔ اس میں وہ کہتے ہیں کہ حضور نے فر مایا "صوف یعنی اُون کا لباس پہنو گر نہ کھا وَ تو آسان کی بادشای میں داخل ہوجا و گے۔" لیکن ابوالقاسم عبدالکر یم پیٹ بھر کر نہ کھا وَ تو آسان کی بادشای میں داخل ہوجا و گے۔" لیکن ابوالقاسم عبدالکر یم القشیری (۵۲) طالب کی اگر رائے سے اختلاف کرتے ہیں چنا نچہ اپنے رسالے میں انہوں نے نقل کیا "بعض لوگ جو یہ کہتے ہیں کہ صوفی کا لفظ صوف سے ہے۔ اس لئے کہا جاتا ہے تھون فلاں آدی نے صوف یعنی اون کے بیخ ایسے ہی جیسا کہ کہا جاتا ہے تھون فلاں آدی نے صوف یعنی اون کے بیخ ایسے ہی جیسا کہ کہا جاتا ہے تھون فلاں آدی نے صوف یعنی اون کے بیخ ایسے ہی جیسا کہ کہا جاتا ہے تھون فلاں آدی نے صوف یعنی اون کے بیخ ایسے ہی جیسا کہ کہا جاتا ہے تھون فلاں آدی نے صوف یعنی اون کے بیخ ایسے ہی جیسا کہ کہا جاتا ہے تھون فلاں آدی نے صوف یعنی اون کے بیخ ایسے ہی جیسا کہ کہا جاتا ہے تھون فلاں آدی نے صوف یعنی اور اسے بھی جیسا کہ کہا جاتا ہے تھون فلاں آدی نے صوف یعنی اور کی جو سے کھون کا نقط صوف سے بھی جیسا کہ کہا جاتا ہے تھون فلاں آدی نے صوف یعنی اور کیا تھون کو اس کے بینے ایسے ہی جیسا کہ کہا جاتا ہے تھون کو اس کی بینے ایسے بی جیسا کہ کہا جاتا ہے تھون کو اس کو تو بی کو بینے ایس کی جی کھون کے بینے ایسے کی جو بینے ایسے بی جیسا کہ کہا جاتا ہے تھون کو بینے ایسے بی کھون کے بینے ایسے بی جیسا کہ کہا جاتا ہے تھون کو بی کی کو بی کو بی کو بی کو بی کھون کو بی کو بی کو بی کو بی کو بی کی کو بی کی کو بی کو

جب کوئی آدی تمیش پہنے تو بدایک وجہ ہے کہ صوفی کواون کے کپڑے پہنے کی وجہ سے صوفی کہا جاتا ہے کین صوف بینی اُون کے بنے کپڑوں کی وجہ سے پیچانے نہیں جاتے بلکدان کے پیچان کے حوالے اور بھی بہت سارے ہیں البذائد کہنا درست نہیں ہے کہ صوف بینی اون پہنے کی وجہ سے بی انہوں موفی کہا جاتا ہے۔ جولوگ یہ کہتے ہیں کہ لفظ صوفی کی نبست لفظ صفہ کی طرف ہے۔ لینی وہ اصحاب صفہ جو صفور کے زیانے ہیں مجد نہوی ہیں بیغا کرتے تھے۔ تو ان صوفیوں ہے۔ لینی وہ اصحاب صفہ کو درمیان تو کوئی نبست ہی نہیں ہے۔ جولوگ یہ کہتے ہیں کہ صوفی کا لفظ صفاء میں مشتق ہو تا لغوی اعتبار سے کہی مطرح بجھ ہی نہیں آتا۔ احض لوگ جو یہ کہتے ہیں کہ بیلفظ صف سے مشتق ہے لینی بیا اللہ پاک کے سامنے ، کو یا صف اوّل بعض لوگ جو یہ کہتے ہیں کہ بیلفظ صف سے مشتق ہے لینی بیا اللہ پاک کے سامنے ، کو یا صف اوّل بعض لوگ جو یہ کہتے ہیں کہ بیلفظ صف سے مشتق ہے لینی بیا اللہ پاک کے سامنے ، کو یا صف اوّل میں ہوتے ہیں اگر چہ معنی کے اعتبار سے تو بیا بات درست ہو کتی ہے کین لغوی اعتبار سے لفظ من سے صوفی کا مشتق ہوتا بھی ہیں تیں آتا۔ (۵۳)

عبدالرحمٰن جای جومشہورارانی صوفی ہیں ان کی تاری وفات 898ھ ہے اُنہوں نے اپنی کتاب ''فعات'' میں ذکر کیا ہے کہ صوفی کا لفظ استصفاء سے لیا گیا ہے استصنعاء کا معنی ہوتا ہے منتخب ہوتا ہے منتخب ہوتا ہے دلیل اخذکی ہے کہ عبداللہ این خفیف کہتے ہیں:صوفی وہ ہے جسے اللہ تعالی اپنی عبت کیلیے منتخب کرلے۔(۵۴)

ایک اور قول ایرانی صوفی مینی عبدالعزیز بن محرائنی کا ہے کہ وہ فر ماتے ہیں کرتصوف مفوق سے ماخوذ ہے۔ (۵۵)

تصوف کے اصل اور اهتقاق میں اور بھی بہت سارے اقوال ہیں جن میں سے بعض کو ابن الجوزی اور شیخ الاسلام اہام ابن تیمیہ وغیرہ نے ذکر کیا۔علامہ ابن الجوزی کے مطابق بعض لوگوں کا خیال میہ ہے کہ تصوف اہل صفہ کی طرف نبست ہے۔ اس لئے کہ صوفیوں نے بھی اہل صفہ کو دیکھا اور ان کی حالت میتھی کہ وہ اللہ پاک کی طرف ہر حال میں متوجہ ہوتے تھے اور فقر اور قناعت کی حالت میں پڑے دہتے تھے۔ اصحاب صفہ فقرام ہماجرین تھے میے حضور سے پاس اور قناعت کی حالت میں پڑے دہتے گئے۔ اصحاب صفہ فقرام ہماجرین تھے میے حضور سے پاس سے نہ ان کا گھر ہوتا تھا نہ بی کوئی مال۔

مجد نبوی میں حضور کے ان کیلئے ایک چبوترہ سابنوادیا اوراس چبوترے کی وجہ سے ان کا نام اہل صفہ پڑ گیا۔ ایک قول کے مطابق میہ چبوترہ یا صفہ غریب اور کمزور مسلمانوں کیلئے بنایا گیا تھا۔ مدینہ منورہ کے تمام مسلمان حسب استطاعات اصحاب صفہ کی مدوکرتے تھے۔حضور جب ان کے پاس سے گزرتے تھے تو السلام علیم یا اہل صفہ فرماتے۔ جواب میں اصحاب صفہ وعلیم السلام کہتے۔ پھر حضوران سے پوچھتے کہ ون خیرت سے گزرا؟ تو وہ کہتے بخیریار مول اللہ۔

ای طرح تعیم بن تجمرا پی سند کے ساتھ اپنے والد سے قال کرتے ہیں انہوں نے حضرت ابوذر سے میں انہوں نے حضرت ابوذر قرماتے ہیں میں بھی اصحاب صفہ میں سے تھا' جب رات کا دفت ہوتا تھا تو ہم حضور کے گھر کے دروازے کے پاس کھڑے ہوجا تھا تھے' حضور ہم میں رات کا دفت ہوتا تھا تو ہم حضور کے گھر کے دروازے کے پاس کھڑے ہوجا بی سے ایک صحالی کو مدینہ منورہ کسی صحابی کے پاس روانہ کر دیتے' یوں ہر صحالی کسی نہ کسی کے پاس مہمان بن جا تا ۔ آخر میں دس یاس سے بھی کم صحابی رہ جاتے تو حضور ہمیں اپنے گھر لے آتے اور خود شام کا کھانا کھانے کی بجائے وہ کھانا ہمیں کھلا ویتے۔ جب ہم کھانا کھانے سے فارغ ہو جاتے تو حضور ہم سے فرماتے کہ اب تم جاکر مجد میں سوجاؤ۔

مصنف کے مطابق بیلوگ یعنی اصحاب صفہ مجد بیل ضرورت کی دجہ سے قیام کرتے تھے۔ صدقات بھی ضرورت کی وجہ سے بی لیا کرتے تھے۔ جب مسلمانوں پرخوشحالی کا دورآیا تو اصحاب صفہ نے اپنی بیرحالت ترک کر دی اور اس کے بعد انہوں نے دنیاوی معاملات میں اپنے آپ کو مشغول کرلیا۔ لہذا صوفی کی نبعت اہل صفہ کی طرف درست نہیں ہے اس لئے کہ اگر نبعت اہل صفہ کی طرف ہوتی تو صوفی کی بجائے صفی کہا جاتا۔

ایک قول بیجی ہے کہ صوفی کا لفظ صوفانہ ہے ہے۔ صوفانہ چھوٹے سے چنے کے دانے کو کہتے ہیں گویا ان لوگوں نے صوفی نام اس جنگلی پودے کے ساتھ مشابہت کی جہتے ہیں گویا ان لوگوں نے صوفی نام اس جنگلی پودا تنہا اور اکیلا ہوتا ہے کہی حال صوفیوں کا بھی ہے۔ لیکن بیا ہفتقاتی اور بینبت بھی درست نہیں ہے، کیونکہ اگر لفظ صوفی کی نبیت یا اس کا اهتقاتی صوفانہ سے ہوتا تو آئیس صوفانی کہا جاتا 'نہ کہ صوفی ۔ (۵۲)

بعض لوگوں کا قول ہے ہے کہ صوفی یا صوفۃ القفایعنی گدی کے بالوں کی طرف نبست ہے۔ ایک قول ہے بھی ہے کہ تصوف صوفاء کی طرف منسوب ہے۔

این الجوزی فرماتے ہیں کہ ابو محم عبدالخی بن سعید الحافظ نے ولید ابن القاسم سے سوال کیا۔
یصوفی کس چیزی طرف اپنی نسبت کرتے ہیں؟ تو انہوں نے کہاز مانہ جا لمیت میں ایک قوم کا نام
صوفہ تھا 'جنہوں نے و نیا سے قطع تعلق کرلیا اور کعبہ عمر مد میں آ کر پناہ گزیں ہوئے۔ جولوگ عمل
کے اعتبار سے ان سے مشابہت اختیار کرتے ہیں انہیں صوفیا کہا جاتا ہے۔ عبدالغنی کا کہنا ہے کہ یہ
قبیلہ صوفہ تھا 'بیغوث بن مربن اخی تمیم بن مرکی اولا دمیں سے ہے۔ (۵۷)

اس تفصیل اور بحث کے بعد ابور بحان بیرونی کہتے ہیں کہ یہی رائے سویں ں ہے۔ سوفیا پیزانی زبان میں حکماء کو کہتے ہیں۔ سوف کامعنی حکمت۔ اورای سے لفظا 'میلاسویا' نینی حکمت سے محبت کرنے والا استعال ہوتا ہے۔ مسلمانوں میں سے بھی بعض لوگوں کے خیالات ان بوئائی مفکرین اور حکماء سے ملتے تھے۔ چونکہ یہ ایک نیا فرقہ تھا' لوگوں کو اس کیلئے کوئی نیا نام نہ سونھا تو انہوں نے اس نام بھی صوفی پڑگیا۔

بعض لوگ کہتے ہیں کہ صوفیا کی نسبت اصحاب صفہ کی طرف ہے' تو پیغیر معروف قول ہے۔ اس بحث کونقل کرنے کے بعد ابوریحان البیرونی نے ابولفتے بہتی کے وواشعار نقل کئے جوہم نے اس سے قبل بیان کئے ہیں۔

یونانیوں کاعقیدہ یہ بھی تھا کہ اصل میں واحد یاعلت اولی ہے اور دنیا کی ہر چیزائی علت اولی کی صورت اور اس کا پرتو ہے۔ ہر چیز اس علت اولی کے ساتھ لائق ہے اور مختلف شکلیں اپنانے کے باوجود اس علت کے ساتھ مد ہے۔ احض یونانیوں کا یہ کہنا تھا: اگر اشیاء میں سے زائد چیزیں اور متعلقات ہنا دیے جائیں 'ختم کر دیے جائیں تو دوبارہ اصل یعنی علت اولی بن جاتی ہاں سے قریب صوفیا کا مسلک تھا۔ صوفی بھی یہ کہتے تھے کہ نفس جسم کے ساتھ ملنے سے قبل اپنا آپ علیدہ وجود رکھتی ہے ایسا وجود جو اس کی اپنی بچپان اور اپنا تعارف ہے (۵۹) اس تول کو مستشر قبن نے اپنایا۔ ان کے علادہ عبدالعزیز اسلام اور محد لطفی کا بھی قول بھی ہے۔ (۲۰)

چونکہ لفظ صوفی اور سوفیا جو بینانی لفظ بئے کے درمیان مشابہت صوتی ہے لیعنی آواز اور تلفظ کے اعتبارے مشابہت ہے می شرح تصوف اور بینانی زبان کے ایک کلے یوسوفیا میں مشابہت ہے۔ یہ دونو پالفظ ایونانی زبان کے لفظ ہیں ، لیکن نولد کا کہنا ہے ہے کہ یہ مشابہت درست نہیں ہے۔ لفظ صوفی کو بینانی زبان کے کسی کلے کے ساتھ مشابہت نہیں دی جاستی اس لئے کہ وہ لفظ جو بینانی زبان کے ساتھ ہو وہ عربی زبان میں منتقل ہونے کے بعد 'صن سے نہیں بدلنا' چنانچہ ابوسینا کا لفظ بینانی رہا' می سے صینانہیں بنا۔

نولد کا کے اس قول کی تائیر مشہور مستشرق نیکلسن اور ماسیکن نے بھی کی 'پیاختلا فات اس لفظ کے اصل اور اہتقاق کے بارے میں ہیں۔(۱۱)

اس زبردست اختلاف کی دجہ ہے بالآ خرمشہور صوفی بزرگ علی جویری المتوفی 465 ھے کہتے ہیں: یہ لفظ انٹی دات کے ہیں: یہ لفظ انٹی دات کے اعتبار ہے کئی بھی اور لفظ ہے مشتق نہیں ہے اس لئے کہ یہ لفظ انٹی ذات کے اعتبار ہے اتنابزا 'عظیم ہے کہا ہے کہ مشتق کی ضرورت بی نہیں۔ (۱۲) ای طرح قشری اپنے رسالہ کے اندر لکھتے ہیں کہ اس لفظ کا کوئی عربی مشتق نہیں ہے اور عربی زبان میں اس طرح کا کوئی مربالہ ہے اندر لکھتے ہیں کہ اس لفظ کا کوئی عربی مشتق نہیں ہے اور عربی زبان میں اس طرح کا کوئی

لفظ استعال نبين كياجاتا\_( ٢٣)

یہ بات تو واضح ہے کہ صوفی کالفظ الغوی اعتبار سے صوف ہے ہی نکل سکتا ہے۔ اس کوطوی ا ابوطالب المکی سبروروی ابومفاخر' یحیٰ باخرزی' ابن الجوزی' شیخ الاسلام ابن تیمیداور ابن خلدون وغیرہ نے نقل کیا ہے۔

متاخرین میں سے استاد مصطفیٰ عبدالرزاق ٔ ڈاکٹر ذکی مبارک ٔ ڈاکٹر عبدالحلیم محمودُ ڈاکٹر قاسم غنی اورمستشرقین میں نے مکلسن 'ماسیمن' نولد کا وغیر ہ نے بھی بہی تول ا پنایا ہے لیکن صوفیوں کے مشہور رہنمااور قائدین اس خیال ہے تنفق نہیں ہیں ۔

ذکی مبارک نے لفظ تصوف کوصفا ہے شتق قرار دینے ہے اختلاف کیا ہے اور کہا کہ قیری جونو دہر ہے صوفی ہیں وہ بھی اس اہتقات کیخلاف ہیں۔ (۱۲۳) آخر ہیں وہ سے کہتے ہیں کہ کی بن معاذ الرازی شروع میں تو اون کے لباس والے کیڑے پہنچ تھے لیکن اپنے آخری ایام میں وہ بار یک کیڑا پہنچ گے۔ ای طرح ابوحفص فیٹا پوری بھی ریٹمی اور بہترین کیڑے پہنچ تھے۔ سرائ الطّوی کہتے ہیں کہ فقر اکا طریقہ سے کہ جب انہیں اونی کپڑا ملے تو ای کو پہن لیتے ہیں کیکن اس کے علاوہ کوئی اور کبڑا دستیاب ہوتو وہ بھی بہن لیتے ہیں گویا پہلے انہوں نے ایک قول نقل کیا اور خوری اس کی مخالفت کی۔ (۱۵) اس طرح کی اور بہت ساری با تیں صوفیوں کی کتابوں میں منقول ہیں جن میں سے چندا یک کوئی میں کیا۔

مصطفیٰ عبدالرزاق اپنی کتاب' المخقر' میں ای بات کو بیان کرتے ہیں جس کو اس سے قبل ہم کی بار بیان کر چکے ہیں کہ بعض کے نزدیک لفظ صوفی جامد لفظ ہے کسی سے شتق نہیں ہے۔ بعض کے نزدیک بیصفا اور صفو سے مشتق ہے ' بعض کے نزدیک بیصوف سے شتق ہے اور بعض کے نزدیک اس کی نبیت صفہ کی طرف ہے۔

اس کے علاوہ کچھ ضعف اقوال بھی انہوں نے بیان کئے کہ صوفی کی نسبت صف اول کی طرف ہے اور صوفی کا لفظ قبیلہ طرف ہے اور صوفی کا لفظ قبیلہ صوفہ کی طرف منقول ہے۔ بہر حال ان تمام اقوال میں سے دائج قول جوقرین قیاس بھی ہے اور

جے ہر عقل مانتی ہے جو لغوی اعتبار سے بھی حقیقت سے زیادہ قریب محسوں ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ صوفی کالفظ صوف سے مشتق ہے۔ (۲۲)

جیبا کہ ہم اس پورے باب میں یہ بیان کر کچے ہیں کہ لفظ صوفی کے بارے میں اختلافات ہیں اور یہ اختلافات اسے زیادہ ہیں کہ تصوف کے بارے میں پڑھنے والا یا اس پر سختی کرنے والا ہر شخص پریٹانی میں مبتلا ہو جاتا ہے اسے بھے نہیں آتی کہ وہ کس لفظ کو اس کا اصل شار کرے چنا نچہ تصوف کے بارے میں ایک محق نے اپنی کتاب میں ان اختلافات سے نگ آ کرید کھا: اس سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ صوفی ہر کی سے اپنے نام کا اصل پوچھتے رہے ہیں گیا تو تصوف کوئی راز ہے جو کی کو بھے نہیں آتا کیا یہ کوئی اختلافی معاملہ ہے یایہ ایک ایک چیز ہے جو بہت سے پہلوؤں پر مشتل ہے بہر صال جو بھی ہو ہم اس کا فیصلہ اپنے قاری پر چھوڑتے ہیں کہ وہی جو اب کالیں۔(۲۷)

بری تیسری فصل

## تصوف كى تعريف

تصوف کے اصل اور اس کے اهتقاق کی طرح تصوف کی تعریف میں بھی بہت سے اختلافات ہیں۔

مشہور صوفی قطب الدین ابوالمظفر 'منصور المروذی جس کی تاریخ وفات 491ھ ہے ئے۔ اپنی کتاب میں نصوف کی ہیں سے زیادہ تعریفیں نقل کی ہیں۔(۲۸) اسی طرح سراج طوی (۲۹) کلاباذی (۷۰) سہروردی (۷۱) اور ابن عجیبہالسنی (۷۲) نے بھی مختلف تعریفیں نقل کیں۔

قشری نے اپنی کتاب میں تصوف کی بچاس سے زیادہ تعریفیں لکھی ہیں اور حوالہ دیا ہے کہ بیر تعریفیں اس نے متقد مین صوفیاء سے اخذ کی ہیں۔(۷۳)

مشہورمستشرق نکلس نے 78 تعریفین بیان کی ہیں (۷۴) تا ہم اس کا مطلب یہیں ہے کرسب سے زیادہ تعریفیں 78 می ہیں' بلکہ سراج طوی نے اپنی کتاب' کمات' میں نصوف کے بارے میں جوتعریفات نقل کی ہیں دہ سوسے بھی زائد ہیں۔ (۷۵)

سہروردی اپی کتاب' عوارف المعارف' میں لکھتے ہیں: تصوف کی تعریف پرمشاکُ کے ایک ہزار سے زائد اقوال ہیں۔ (۲۷) الحامدی نے اپی کتاب' الانسان والاسلام' میں نقل کیا ہے کہ تصوف کی دو ہزار سے زائد تعریفیں کی جاسکتی ہیں جو کہ مختلف آئمہ تصوف اور متقدمین سے منقول ہیں۔ (۷۷)

ہم اس کتاب کے اندر چند ایک تعریفات کو بیان کریں گے اور قار کین اور محققین کے سامنے نمو نے کے طور پر بعض تعریفیں لا کیں گے مثلاً سراج طوی نے اپنی کتاب میں نقل کیا ہے کہ جنید بغدادی سے تصوف کے بارے میں پوچھا گیا تصوف کیا چیز ہے؟ تو ان کا کہنا تھا کہ اللہ کے ساتھ بغیر کی واسطے کے تعلق قائم ہونا۔

سنون جو كم مهروصوفي بين ان سے كسى نے تصوف كى تعريف بوچى تو انہول نے كها:

تصوف پیہے کہتم کسی چیز کے مالک نہ جواور نہ ہی کوئی چیز تمہاری مالک ہو۔

ابوابحسین احمد بن محمد النوری ہے سوال کیا گیا کہ صوفی کس کو کہتے ہیں؟ تو ان کا کہنا تھا: جو ساع کرےاوراسباب کوتر جیج نیدے۔(۷۸)

قشری سے یہ بات بھی منقول ہے کہ جنید بغدادی سے ایک اور موقع پر جب تصوف کے بارے میں پوچھا گیا تو ان کا کہنا تھا: تصوف ایک ایس گرہ ہے جوآج تک کسی سے کھل نہ کی اور ایسا معمد ہے جوآج تک کسی سے طنہیں ہوسکا۔

جبید بغدادی سے میر محص مقول ہے کہ انہوں نے صوفیوں کے بارے میں کہا کہ سب صوفی ایک گھر کے افراداورا یک خاندان کی طرح ہوتے ہیں کہ اس میں کوئی اور داخل نہیں ہوسکتا۔

ابوحزہ بغدادی ہے منقول ہے کہ انہوں نے کہا: سچ صوفی کی علامت بیہ ہے کہ وہ مالداری کے بعد فقر اختیار کرتا ہے۔عزت کے بعدا پنے لئے ذلت اختیار کرتا ہے اور شہرت کے بعدا پنے لئے تنہائی اورعز لت اختیار کرتا ہے۔

شبلی سے نصوف کے بار بے میں منقول ہے کہ انہوں نے کہا: نصوف بکل کی ایک کوئد ہے جو لمح میں ہی سب کچھ جلاڈ التی ہے۔

شبلی سے ایک اور تول بھی منقول ہے کہ تصوف کا تئات اور اس کے زخار ف کو دیکھنے سے
اجتناب کرنا ہے۔ (۹۶) منصور بن اروشیر سے منقول ہے انہوں نے حسین بن منصور سے قبل کیا
کہ کی مختص نے حسین بن منصور کے پاس آ کر سوال کیا: صوفی کس کو کہتے ہیں؟ حسین بن منصور نے کہا کہ صوفی اس دنیا میں وہ اکلوتا اور تنہا مختص ہے جونہ کسی کو قبول کرتا ہے اور نہ کوئی اسے قبول کرتا ہے اور نہ کوئی اسے قبول کرتا ہے۔ (۸۰)

محدین ابراہیم النفزی الرندی نے ایک صوفی نے قل کیا ہے کہ صوفی وہ ہوتا ہے جس کا خون معاف اور جس کا مال مباح ہوتا ہے۔(۸۱) اس طرح اسلمی نے ابوجمد الرنقش النیشا پوری سے سوال کیا تصوف کس کو کہتے ہیں؟ تو اس کا کہنا تھا کہ تصوف اپنے آپ کو چھپانے اور اپنے بارے دوسروں کودھوکے میں دکھنے کا نام ہے۔

سہل بن عبداللہ التستری سے ایک مخص نے سوال کیا کہ لوگوں کے گروہوں میں سے سب
نے زیادہ قابل عزت اور قابل احترام گروہ کون سا ہے؟ ایسا کون سا گروہ ہے جس کے پاس ایک
آدمی کو ہدایت کے حصول کیلئے بیٹھنا چاہئے؟ تو تستری نے کہا کہ تم صوفیوں کے پاس بیٹھا کرو اس لئے کہوہ بھیٹر بھاڑ پہنڈ بیس کرتے ہربات ول کھول کر کہد دیتے ہیں ہرکام کی ان کے پاس تاویل ہوتی ہے اور تم کوئی بھی گناہ کروگے اس کا تبارے لئے وہ عذر نکال لیس گے۔

یوسف بن حسین سے منقول ہے کہ میں نے ذوالنون سے سوال کیا میں کس کی صحبت اختیار کروں؟ انہوں نے کہا کہ جو کسی چیز کا مالک نہ ہو جو تیرے او پر کسی حالت کی وجہ سے طعن وشنیع نہ کرئے جو تیری حالت بدلنے کے ساتھ خود نہ بدلئے تم اس کے جینے قریب ہو گے استے ہی تہارے اندرتغیراور تبدیلی پیدا ہوگی۔ (۸۳)

علی ہجوری نے صوفی کے بارے میں نقل کیا ہے کہ صوفی وہ ہے جس نے اپنے نفس کوفنا کر دیا ہو' جولمعی ضروریات کی قیدے آزاد ہو گیا ہواور حقیقت کی دنیا میں داخل ہو چکا ہو۔

ہوبوبان روزیات یہ سے ایک اور تول بھی منقول ہے کہ انہوں نے کہا، تصوف صفت ہے جس میں جندہ قیام کرتا ہے۔ کس نے سوال کیا کہ یہ عبدیا بندے کی صفت ہے ؟ تو ان کا کہنا تھا: اصل میں تویی تعالی کی صفت ہے تا ہم رسما اور انباعا بندے کی صفت ہے۔ شبلی سے صوفی اور تصوف شرک ہے شبلی سے صوفی اور تصوف شرک ہے اس کئے کہ تصوف شرک ہے اس کئے کہ تصوف غیر کوایے ول سے نکالنے کا نام ہے حالانکہ غیر تو کوئی چیز ہی نہیں۔ (۸۴)

عبدالرحمٰن جامی نے صوفی کے بارے میں کہا: صوفی وہ ہوتا ہے جورسوم ورواج سے نکل جائے۔(۸۵)

ابوالعباس نهاوندی سے منقول ہے کہ تصوف کی ابتدافقراور غربت ہے۔

عطارنے ابوالحن الحقانی نے نقل کیا ہے کہ انہوں نے کہا: نصوف ایک مردہ جسم کا نام ہے،
ایک روند ہے ہوئے دِل اور ایک جلی ہوئی روح کا نام ہے۔ مزید کہتے ہیں کہ سب محلوق ہیں کیکن
صوفی مخلوق نہیں ہے اس لئے کہ دہ تو معدوم ہے۔ صوفی عالم علق میں ہے نہیں ہے بلکہ عالم امر میں
ہے ہے۔ (۸۲)

عطار نے جنید بغدادی ہے بھی ایک اور تو ل نقل کیا کہ صوفی وہ ہے جوا بے آپ کو اللہ کے سپر دکرد ہے ونیا کی محبت ہے اس کا دِل اُچاہ ہو جائے اللہ کے احکامات کی اتباع اور پیروی کرنے والا ہو وہ اپنے معاملات اللہ کے سپر والیے کرے جسے حضرت اہر اہیم علیہ السلام نے کر دیئے ، جسے اسامی علیہ السلام نے کردیئے۔ اس کے اندرغم الیا ہو جسیا کہ حضرت وا و دعلیہ السلام کا تھا ، فقر الیا ہو جسیا اور شوق مولی علیہ کا تھا ، فقر الیا ہو جسیا اور شوق مولی علیہ السلام جسیا اور شوق مولی علیہ السلام جسیا اور اخلاص حضرت محمد جسیا ہو۔ "(۸۷)

ہندوستان کے مشہور صوفی فریدالدین جو تیخ شکر کے نام سے مشہور ہیں وہ کہتے ہیں '' تصوف یہ ہے کہ تیری ملکیت میں کوئی چیز ندر ہے اور تیراو جود کسی کہتا ہے کہ کہا کہ صوفی وہ ہوتا ہے جس کے ول سے کوئی چیچ چھپی ہوئی نہ ہو۔'' (۸۸)

یرتصوف کی تعریفات ہیں جوہم نے نقل کیں صوفیا کے آئمہ اور اقطاب کا بھی اس حوالے سے اختلاف ہے۔ ان کے اقوال بھی متعارض ہیں۔ متاخرین اور حتقد بین کے اقوال بھی ہمیں فرق نظر آتا ہے۔ اگر چانہوں نے اقوال کے درمیان تطبق اور تو افق پیدا کرنے کی کوشش کی محرممان الیامکن نہ ہوا اس لئے کہ ہرا یک تعریف دوسرے سے بالکل علیحدہ اور مستقل ایک تعریف ہے۔ ہم نے بیا بھی دیکھا کہ ایک ہونس سے مختلف ہم نے بیا بھی دیکھا کہ ایک ہونس سے مختلف ہم نے بیا بھی دوسرے سے مختلف

ہے۔(۸۹) پی تعریفات جن کا ہم نے گزشتہ صفحات میں ذِکر کیا' ان سے بیظا ہر ہوتا ہے کہ تصوف کا اصل ماخذ اسلام ہے اور بی تعریفیں بالآخر اسلام پر ہی منتج ہوتی ہیں۔ مگر حقیقت میں الیانہیں اور انگلے صفحات میں ہم اس موضوع پر تفصیل ہے روشی ڈالیس گے۔

چوتھی قصل

## تصوف كى ابتدااوراس كاظهور

جس طرح لفظ تصوف کے اصل اور اس کی تعریف میں اختلاف ہے ای طرح اس امر میں بھی اختلاف ہے کہ اس لفظ کو استعال کیا۔
بھی اختلاف ہے کہ اس لفظ کا استعال کب ہوا اور سب سے پہلے کس نے اس لفظ کو استعال کیا۔
ابن تیمیہ ابن الجوزی ابن خلدون وغیرہ کا اس بارے میں مؤقف یہ ہے کہ پیلفظ ابتدائی تمن صدیوں تک استعال نہیں ہوا اور 300 ھ تک ہمیں کہیں بھی اس لفظ بارے کوئی جوت نہیں ماتا۔
تین صدیوں کے بعد پیلفظ مستعمل اور مشہور ہوا۔ تاہم آئمہ اور شیوخ میں سے بہت سے حضرات تین صدیوں کے بعد بیلفظ مستعمل اور مشہور ہوا۔ تاہم آئمہ اور شیوخ میں سے بہت سے حضرات کے بارے میں منقول ہے کہ انہوں نے اس لفظ کا استعال کیا 'مثلا امام احمد بن ضبل ابوسلیمان دارانی 'مثلا امام احمد بن ضبل ابوسلیمان دارانی 'مثلا کے کہ نہوں کے بیا لفظ کا نے کہ نہوں کے بیان شوری وغیرہ سے بیالفاظ منقول ہے اور ان کے مخطوطات اور خطابات میں بھی اس لفظ کا نے کہ ملتا ہے۔ (۹۰)

بعض حضرات کا خیال ہے کہ لفظ صوفی ابتدا میں استعال نہیں ہوا اور یہ نیا لفظ ہے۔ سرائ طوی نے اپنی کتاب میں اس پر ایک باب قائم کیا اور ان لوگوں کا رَوکرتے ہوئے کہا ''اگر کوئی پوچھنے والا یہ کیے کہ ہم نے تو اصحاب رسول اللہ میں صوفی کا لفظ نہیں سٹا اور نہ ہی تابعین یا تع تابعین میں ہے کہ ہم نے اس لفظ کو استعال کیا۔ اس زمانے میں تو عباد زباد سیاصین فقر ااور صالحین کے لفظ استعال ہوتے تھے۔ کسی نے ہمی صحابی کیلئے لفظ صوفی کا استعال نہیں کیا۔ تو اس بارے میں یہ کہوں گا کہ حضور کا صحابی ہونا شان اور مرتبے والا مقام ہے۔ اور اس شرف پر چند حضرات ہی میں یہ کہوں گا کہ حضور گا صحابی ہونا شان اور مرتبے والا مقام ہے۔ اور اس شرف پر چند حضرات ہی فائز ہوئے ہیں۔ یہ لفظ تھا کہ اس کے ہوتے ہوئے ان لوگوں کیلئے کسی اور لفظ کے استعال کو مناسب نہ سمجھا گیا۔ صحابہ کرام' زباد' متوکلین' فقر ا' صالحین کے تمہ تھے اور انہوں نے حضور کی صحبت کی وجہ ہے تی یہ مقام حاصل کیا۔ تو جب صحبت کی وجہ ہے تی یہ مقام حاصل کیا۔ تو جب صحبت کی وجہ ہے تو ان کیلئے اس سے کم ترکمی لفتہ کا استعال کیے ہوسکتا ہے۔ 'تو ان کیلئے اس سے کم ترکمی لفتہ کا استعال کیے ہوسکتا ہے۔ 'تو ان کیلئے اس سے کم ترکمی لفتہ کا استعال کیے ہوسکتا ہے۔ 'تو ان کیلئے اس سے کم ترکمی لفتہ کا استعال کیے ہوسکتا ہے۔ 'تو ان کیلئے اس سے کم ترکمی لفتہ کا استعال کیے ہوسکتا ہے۔ 'تو ان کیلئے اس سے کم ترکمی لفتہ کا استعال کیے ہوسکتا ہے۔ 'تو ان کیلئے اس سے کم ترکمی لفتہ کا استعال کیے ہوسکتا ہے۔ 'تو ان کیلئے اس سے کم ترکمی

ای طرح بعض حفزات کا خیال ہیہ ہے کہ لفظ صوفی کا استعال سب سے پہلے بغداد میں ہوا'
تاہم یہ قول بھی درست نہیں ہے۔اس کئے کہ حفزت حسن بھریؒ کے دور میں بھی بیلفظ معروف تھا
اور حفزت حسن بھری نے تو بہت سے صحابہ کرام کا دور بھی پایا ہے۔ عفرت حسن بھری سے بیگی
منقول ہے کہ ایک دفعہ طواف کے دوران ایک صوفی کی ان سے ملاقات ہوئی تو حفزت حسن
بھری نے اس کو کچھ تو شہ اور زادِراہ دینا چاہا' تو وہ صوفی کہنے لگا''میرے پاس چاردوانیت ہیں جو
میرے لئے کافی ہیں اور اس سے زیادہ کی مجھے ضرورت نہیں۔

حضرت سفیان توری سے منقول ہے کہ وہ فرماتے ہیں 'اگر ابو ہاشم صوفی نہ ہوتے تو میں بھی بھی رہا ، استعمالی ''سفیان توری نے بھی رہا ، انہوں نے بھی اس کی سیح تعریف سمجھائی ''سفیان توری نے اپنی کتاب ،جس میں انہوں نے مکہ مرمہ کے احوال لکھے میں محمد بن اسحق وغیرہ سے ایک صدیث نقل کی ہے جس میں انہوں نے کہا''اسلام سے قبل ایسا وقت بھی تھا جب بعض اوقات طواف کرنے والاا یک آدی بھی نہیں ہوتا تھا' دور در از سے کوئی صوفی آتا اور طواف کرنے کے بعد چلا جاتا۔''اگر بے بات درست ہے تو اس سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ اسلام سے قبل بھی یہ لفظ معروف تھا اور اس نے بیات درست ہے تو اس سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ اسلام سے قبل بھی یہ لفظ معروف تھا اور اس نے بیا بات خیل ایک ایک اسلام کے اسلام سے قبل بھی یہ لفظ معروف تھا اور اس

سہروردی نے بھی اس طرح کی بات نقل کی ہے۔(۹۲) عبد الحمل میں ماعل تا میں تضحیری سر''ایو اشمرک

عبدالرحمٰن جای ہے اپنی تاب میں تھیج کی ہے ''ابوہا شم کوفی سب سے پہلے وہ خض تھاجس نے صوفی کا لفظ استعال کیا' اس سے قبل پیلفظ کھی استعال نہیں ہوا۔ شام کے علاقہ رملہ میں سب سے پہلے صوفیوں کیلئے ایک خانقاہ بی ' اورا سے بنانے والا دباں کا عیسائی بادشاہ تھا۔ اس بارے بیہ واقعہ تھا گیا جو اس نے دوصوفی و کیلئے جو آپس میں گفتگو کر رہے تھے۔ بادشاہ کے دِل میں خیال آیا کہ ان لوگوں کے ساتھ بات چیت کرنی چاہئے۔ اس وقت ان لوگوں نے اکٹھے کھانا بھی کھانا شروع کر با اور انتہائی اچھے اخلاق کے ساتھ دہ آپس میں پیش آرہے تھے۔ بادشاہ کو ان کے معاملات ، اور اچھے اخلاق د کھے کر بہت خوشی سے تھی۔ بادشاہ کو بالیا اور دوسرے کے بارے میں بوچھا کہ بیکون ہے؟ تو

اس نے کہا کہ میں اس کونیں جانتا۔ بادشاہ نے بوچھا تمہارااس کے ساتھ تعلق کیا ہے؟ اس نے کہا کوئی بھی نہیں۔ بادشاہ نے بوچھا تو پھر تمہارے درمیان اتن محبت اور ایتھے اخلاق کیے ہیں؟ درویش کینے لگا یہ ہمارا طریقہ اوراسلوب ہے۔ بادشاہ نے کہا کہ تمہارے پاس کوئی رہنے کی جگہ یا شریحانہ ہے؟ تو کہنے لگا کہ ہمارے پاس توالیا کچھ بھی نہیں۔ بادشاہ نے کہا کہ اچھا میں تمہارے لئے رہائش کا انتظام کرتا ہوں۔ چنانچہاس نے رہلا میں ان کیلئے یہ خانقاہ قائم کی۔'(۹۳)

قشری نے اپی کتاب میں اس حوالے سے لکھا'' پیلفظ جمری تقویم سے دوسو برس پہلے سے استعال ہوتا آیا ہے۔''(۹۴)

مشہورصوفی بررگ علی ہجویری نے اپنی کتاب میں ذکر کیا'' تصوف حضور گے زمانے میں ہجی موجود تھا اور اس زمانے میں ہجی اس کیلئے یہ لفظ استعال ہوتا تھا۔'' دلیل کے طور پر ایک جموثی اور موضوع حدیث کا ذکر کیا کہ حضور گے نے فرمایا'' جس نے اہل تصوف کی آ دازئی اور ان کی دعا پر آمین نہ کہی تو اللہ کے ہاں وہ عافلوں میں شار ہوتا ہے۔'' (۹۵) حالا تکہ علی ہجویری اپنی ایک اور کتاب میں ابوالحن کے کلام کی تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں'' تصوف ایک نام ہے جس کی کوئی حقیقت نہیں۔ اس سے قبل یہ ایک حقیقت تھی جس کا نام نہیں تھا۔'' مزید تشریح کرتے ہوئے وہ کہتے ہیں نہیں۔ اس سے قبل یہ ایور جس کی حقیقت تھی جس کا نام نہیں تھا۔'' مزید تشریح کرتے ہوئے وہ کہتے ہیں اور جن اخلاق جمیدہ کیلئے یہ لفظ ہولا جاتا ہے' صحابہ کرام اور ان کے بعد تا بعین اور تب تا بعین ان اوصاف حیدہ سے مصف شے۔ اب یہ لفظ تو موجود ہے لیکن وہ صفات اور اس لفظ کی حقیقت موجود میں۔' (۹۷)

متنشر قین جنہوں نے تصوف پر متعدد کتا بیں تکھیں اور عام طور پران کا مؤقف صوفیوں کے حق میں بی ہوتا ہے ان میں سے مشہور متشرق فیں کلسن کا خیال بھی لفظ تصوف کے بارے میں دبی ہے جو جامی کا ہے ' یعنی سب سے پہلے لفظ تصوف کا استعال ابو ہاشم الکوفی التوفی میں دبی ہے جو جامی کا ہے ' یعنی سب سے پہلے لفظ تصوف کا استعال ابو ہاشم الکوفی التوفی میں 150 ھے کیلئے ہوا۔ (92)

مشہور انسین مستشرق ماسیمن کا خیال اس محقق ہے۔ وہ کہتے ہیں 'سب سے بہلے

لفظ صوفی کا استعال آٹھ سو بچاس عیسوی کو ہوا۔ اس لفظ کا استعال سب سے پہلے جابر بن حیان کے کیلئے ہوا جو کہ شہور کی ایک معروف شیعہ تھا۔ زبداور تصوف کے حوالے سے اس کا اپنا خیال اور سلک تھا۔ ابو ہاشم کو فی بھی مشہور صوفی ہے اور اس کا تعلق بھی کوفہ سے بی ہے۔ اگر اس لفظ صوفی کو جمع یعنی ''صوفیاء'' کے طور پر استعال کیا جائے تو بیسب سے پہلے 189 ہے'' کو استعال ہوا۔ اسکندر یہ جو کہ مصر میں ہے' وہاں کی معالم پر کوئی جھکڑا کھڑا ہوا، اس جھکڑے کے دوران پہلی دفعہ یہ لفظ سائی دیا۔ کوفہ میں ایک فرقہ تھا جو اپنے عقائد کے ہوا، اس جھگڑے کے دوران پہلی دفعہ یہ لفظ سائی دیا۔ کوفہ میں ایک فرقہ تھا جو اپنے عقائد کے

اعتبار سے تو شیعیت کے قریب تھا گروہ اپنے آپ کوصوفی کہتے تھے۔ان کا آخری امام عبدک نامی مخص تھا جس کاعقیدہ بیتھا کہ امامت وراخت اور تعین کرنے کے ساتھ متعین ہوتی ہے۔عبدک محوشت نہیں کھا تا تھا اور من 210ھ کے قریب اس کا انتقال ہوا۔اسکندریہ میں کسی جھڑے کے

موقع پراس فرقے کے لوگوں کے بارے میں بات ہورہی تھی تو سب سے پہلے اس لفظ کا استعال ہوا گویاصوفی کالفظ آغاز میں کوفہ میں ہی مشتعمل ہوتار ہا۔'' (۹۸)

ماسیمن مزید کہتا ہے 'عبدک بغداو میں رہنے والا ایک معتزلی تھا اور سب سے پہلے صوفی کے لفظ سے یہی مشہور ہوا۔ اس کے زمانے میں بیلفظ کی کے شیعوں کیلئے استعال ہوتا تھا' استدریہ میں بھی شیعہ اس لفظ کو استعال کرنے گئے۔ چونکہ عبدک گوشت نہیں کھا تا تھا اور لوگوں کو بھی اس سے منع کرتا تھا لہٰذا عام طور پراس کے بارے میں یہی مشہور تھا کہ وہ زندیت اور بے وین ہے۔ اس کے بارے میں شہور ہے کہ صوفی سب سے پہلے اس کو کہا گیا۔''

ہمذانی کا خیال بھی اس سے ملتا جلتا ہے۔ اس کا کہنا ہے'' قرونِ اولی میں نیک لؤک صوفی کے لفظ سے نہیں پہچانے جاتے تھے۔ بلکہ بیلفظ تیسری صدی میں آ کرمشہور ہوااور سب سے پہلے بغداو میں عبدک نامی محض کیلئے بیلفظ استعال ہوا۔ عبدک بشرین حارث الحافی او رسری بن المفلس المقطی سے پہلے کاصوفی ہے اور اس کا شارصوفیوں کے بوے مشائخ میں سے دوتا ہے۔'' (99) عجیب بات بیہ ہے کہ بیتیوں معزات جن کا ابھی او پر زکر ہوا ہے اور یک بارے میں کہا

جاتا ہے کدان کیلئے سب سے پہلے صوفی کا لفظ استعال ہوا ان کے عقالد بارے بہت سے لوگوں

کے مختلف اقوال ہیں ان میں سے ہرایک نے ان کے بارے میں فسق وفجو رحی کرندیق ہونے کا الزام لگایا۔ بالخصوص جابر بن حیان اور عبدک کے بارے میں تو عام طور پریمی کہا جاتا ہے کہ وہ زندیق اور بے دین تھے جیسا کر تفصیلاً میں بحث آ گے بھی آئے گی۔

شیخ الاسلام ابن تیمیہ کااس بارے خیال ہے' لفظ صوفی پہلے تین صدیوں میں مشہور نہیں تھا' بعد میں پیلفظ استعمال اور مشہور ہوا۔' (۱۰۰) ابن خلدون کا بھی یہی مؤقف ہے۔ (۱۰۱)

خلاصہ کلام یہ ہے کہ تمام محققین اس بات پر شفق ہیں کہ لفظ صوفی جدید اختراع ہے اور حضور محا ہے کہ اور حضور محالی کا کوئی مجود نہیں ملاآ۔

جہاں تک بیہ بات کمی جاتی ہے کہ صوفی اخلاق حمیدہ سے متصف ہوتے ہیں تواس میں کوئی شبہیں کہ حضورًا خلاق کے اعتبار ہے اعلیٰ ترین مقام پر فائز ہیں۔ونیا اوراس کی آلائش ے آپ دوررہتے تھے۔ آپ کے صحابہ کرام بھی آپ کی سیرت اور طریقے پر چلے۔ انہوں نے د نیاد ما فیہا کولہودلعب ہی شارکیا' د نیا کے بارے میں ان کا خیال یہی تھا کہ پیڈھلتی چھاؤں اور فنا ہونے والی چیز ہے اموال واولا داللہ یاک کی طرف ہے آز ماکش ہے۔اس لئے صحابہ کرام ونیا کے حصبول کواپنا مقصد نہیں بناتے تھے بلکہ زندگی گز ارنے کا ان کا مقصد اللہ کی رضا حاصل کرنا اور آخری کی تیاری کرناتھا۔وہ اللہ یاک کے غضب اورعذاب سے ہروفت ڈرتے رہتے تھے۔ونیا میں حلال طریقے سے کمانے اور محنت کرنے پریقین رکھتے تھے جن چیزوں سے اللہ تعالی نے منع کیا ان ہے اجتناب کرتے تھے ہمیشہ اعتدال کے طریقے پر چکتے تھے' قناعت اور زہد ان کا طر زِ زندگی تھا مجھی بھی انہوں نے احکام خداوندی سے تجاوزیا اس میں افراط وتفریط نہیں کیا۔ صحابہ کرام میں سے بالخصوص خلفائے راشدین چرعشر ہمبشرہ چربدری صحابی کچربیت الرضوان میں شامل ہونے والےصحابہ کرام' کچرمہا جرین وانصار میں سے سابقون الاولون' کچرعام صحابہ ارام۔ پیفضیات کے اعتبار سے ان کی ترتیب ہے اور وہ اخلاق حمیدہ کے سرخیل اور آئمہ تھے۔ ان کے بعد تابعین اور تبع تابعین جوخیر القرون کے باس تھے اور ان کیلئے بھی حضور یے فضیلت اور خیر کی دعاہی کی ہے۔ان کی شان میتھی کہ جب کھانے کو پچھٹل جاتا تو کھا لیتے اوراللہ یا ک کا

شکراداکرت'جب پھونہ طے تو تقریر پرراضی ہوتے اور صبر کرتے۔عام طور پر سفیدلباس پہنتے سے۔روی جبہ پہندکرتے تھے۔اپناور سھر والوں کے حقوق کی حفاظت کا حکم دیتے تھے۔ اپنا آپ کو تکلیف دین تھانے اور گر والوں کے حقوق کی حفاظت کا حکم دیتے تھے۔ اپنا آپ کو تکلیف دین تھکانے اور برداشت سے زیادہ اپنج جسم پر ہو جھ ڈالنے ہے منع کرتے تھے۔رات بھر قیام والی بات بھی ان ہے منع کرتے تھے۔ رات بھر قیام والی بات بھی ان سے منعول نہیں بلکہ وہ جسم اور بدن کوراحت اور آرام پہنچاتے تھے۔ طلب حلال کی کوشش کرتے تھے۔ دنیا اور آخری کی ساری بھلائیاں ڈھونڈ تے رہتے تھے۔ بیصحابہ کرام اور تیج تابعین کی شان تھی اور قرآن پاک بیس مختلف آیات کے ذریعے اس بات کی طرف اشارہ کیا گیا۔ "الم یعجد لئے بیسے مائلا فاغنی' فاما الیتیم فالا منعمہ وجد لئے عائلا فاغنی' فاما الیتیم فالا تنہو' واما السائل فلا تنہو' واما بنعمہ ربلے فحد سٹر ۱۰۲۳)

صحابہ کرام عن تابعین کے بعد جولوگ آئے وہ کمل طور پرحضور کے نقش قدم پر چلنے والے نہیں تھے۔ چونکہ دورِ نبوت کو گز رے کافی عرصہ ہو چکا تھا البذار ہن مہن اور طرز وزندگی میں بہت سی خرافات شامل ہوگئیں نے مودونمائش اورخوشحالی کا دورآ گیا۔ آسان اور زمین کی ساری نعتیں ان كيليخ الصى ہوكئيں \_ زمين كے سار بے خزانے ان كے سامنے كھل گئے \_ مخلف ممالك فتح ہوئے اوروہاں کی ساری خرافات بھی ان علاقوں میں آنے لگیں۔ فاتحین تو دنیا کی نعتیں اور مزے لوشیخ کگے گر جولوگ اس سے متاثر ہوئے انہوں نے خانقاہوں اور مزارات کا سہارالیا اور دنیا ہے فرار اختیار کیا۔ دراصل بینعتوں اورآ سائشوں والی زندگی کا رغمل تھا اور جس طرح بعض لوگ دنیاوی آ سائشوں میں افراط وتفریط کا شکار ہو گئے'ای طرح بیاوگ دینی معالمے میں غلو کا شکار ہو گئے۔ انہوں نے اپنے اوپر تقدس اور یاکی کا رنگ اوڑھ لیا اور نیک لوگوں کی شہرت اختلیار کرلی۔ خانقا ہوں اور مزاروں کا سہارا لینے کی اور بھی بہت ساری وجو ہات تھیں' اس زیانے میں کا فروں کی سازشیں بھی اینے عروج برتھیں جنہوں نے مسلمانوں کے درمیان بہت سے نے فلیفے داخل کئے او رزندگی کے متعلق مسلمانوں کی رائے وہ نہ رہی جوحضور کے دور میں تھی۔ چنانچے تصوف کی ایک مخصوص صورت ابجر کرسا منے آئی' تصوف ایک مسلک بن گیا اوربعض لوگوں نے اسے گلے لگایا

اور اس مسلک کے پیروکار بن گئے۔سادہ لوگ غور وفکر کے بغیر ہی اس میں داخل ہوتے گئے۔ انہوں نےسوچ وبچار کئے بغیرصوفیوں کی باتیں مانٹاشروع کردیں۔انہیں یہ پیتہ ہی نہیں تھا کہاس مسلک کی اصل ادر بنیاد کیا ہے؟ وہ توانی سادگی میں تقرب الی اللہ اور نیکی کیلئے اس راہتے کو اختیار كرر ہے تھے مگريہاں تومعامله ألث ہى تھا۔ چونكدان لوگوں پر قناعت اور سادگى كايردہ پڑا ہوا تھا اس لئے عام طور برسادہ لوح لوگ ان کی اصل نہ پہیان سکے۔حالانکہ اسلام کوتباہ کرنے کیلئے ایک ساز شتھی اور اسلام کے قلعے میں بیدا کے عظیم نقب تھی۔ یہودیوں اور عیسائیوں نے اسلام میں اینے افکار خیالات داخل کرنے کیلئے ہر راستہ اپنایا۔ اس طرح زرتشتیوں مجوسیوں ہندوؤں برحوؤں اور بیزنانی فلسفہ کے پیروکاروں نے بھی تصوف کے ذریعے ہی اینے خیالات اسلام میں داخل کئے چنانچدان کی تعلیمات اکثر مقامات پراسلامی تعلیمات اور حضور کے فرمودات سے متصاوم ہیں۔مثلاً صوفیوں کی تعلیمات میں اسلام کے تنیخ اور شریعت کا ابطال وحدۃ الوجود کے ذریعے کیا جاتا ہے۔ای طرح ان کا مسلک وحدۃ الادیان کا ہے جواسلامی تعلیم کے سراسرخالف ہے۔صوفیوں کے نزدیک نبوت کا سلسلہ جاری ہے ان کے نزدیک ولی کوانمیا اور رسل برتر جم حاصل ہوتی ہے۔ بیعلیم حاصل کرنے کی مخالفت کرتے ہیں اور شریعت اور حقیقت کے ورمیان تفریق کرتے ہیں جھوٹے واقعات اور من گھڑت کہانیوں کو پھیلا نا ان کا وتیرہ ہے۔اور جھوٹی باتو الويميلان كيلي يرامات كاسبارالية ين-

تصوف بطور مسلک کے تیسری صدی میں مشہور ہوا اور تیسری صدی میں آ کرہی اس کی اصطلاحات اس کی تعلیم مرتب ہوئیں اس کے قواعد وضوابط وضع کئے ملئے اس کا فلسفہ سامنے آیا اور اس کے پیروکاروں اور اس کے رہنماؤں کے خیالات بھی سامنے آئے۔

ابن الجیزی اپنی کتاب تلمیس ابلیس میں کھتے ہیں ' حضور کے زمانے میں لوگوں کی نسبت ایمان اور اسلام کی طرف ہوتی تھی۔ چنانچہ کہا جاتا تھا کہ فلال شخص موکن ہے یا مسلم ہے۔ پھر زاہد اور عابد کا لفظ ایجا و ہوا۔ پھھلوگ زہداور عبادت کے اعتبار سے مشہور ہوئے انہوں نے دنیا سے کنارہ شی اختیار کی اور اپنی پوری توجہ عبادت پر مرکوز کر دی۔ اس کیلئے انہوں نے ایسا طریقہ کار افتیارکیا جواس زمانے میں مشہور اور مروج نہ تھا۔ لفظ صوفی ووسری صدی کے آخر میں مشہور ہوا۔
اس لفظ کے مشہور ہونے کے بعد اس کے بارے میں بحث و تحقیق کا آغاز ہوا 'چنا نچہ ہر شخص لفظ صوفی کی تعریف اپنے انداز میں کرنے لگا۔ مشہور قول بہی ہے کہ تصوف ریاضت نفس' مجاہدہ برے اخلاق کا ترک ایسے اخلاق کا حصول 'زبد بردباری' صبر' اخلاص صدق اور اس طرح کے اخلاق میدہ کیلئے کوشش و محنت کا نام ہے۔ ابتدا میں لوگ ایسے اخلاق اور شریعت کے اتباع کو ہی تصوف سیجھتے تھے' مگر بعد میں شیطان نے اس میں بہت ی نئی چیزیں ڈال دیں۔ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ اس میں نئی چیزیں ڈال دیں۔ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ اس میں نئی چیزیں شیطان کو بڑی کا میابی بیہ حاصل ہوئی کہ اس نے صوفیوں پرعلم کے دروازے بند حوالے سے شیطان کو بڑی کا میابی بیہ حاصل ہوئی کہ اس نے صوفیوں پرعلم کے دروازے بند کردیے اور انہیں بہی باور کرایا کہ اصل چیز عمل ہے' علم کی کوئی ضرورت نہیں۔ جب صوفیوں نے علم کو چھوڑ دیا اور آ ہت آ ہت مذہب اور علم کی جگہ خرافات اور جھوٹی کرا مات نے لی گ

بعض لوگوں کا خیال یہ ہوا کہ و نیا کوچھوڑ کروہ مقصود حاصل کر سکتے ہیں۔ چنانچہوہ کہنے گئے کہ دونیا تو ایک پچھو ہے۔ جواس کو افتقیار کرے گاوہ اسے ضرور ڈے گئ حالا نکہ انہیں یہ بات بچھ لینی حاسبے تھی کہ دینی مقاصد حاصل کرنے کیلئے بھی ہمیں اپنی و نیا بہتر بنانی پڑتی ہے اور مال و دولت کے ذریعے ہم بہتر انداز ہیں دین کی خدمت کر سکتے ہیں۔ ان میں سے بعض لوگ ایسے بھی تھے جو پوری پوری رات سوتے نہیں تھے۔ اگر چہ ان کا مقصد یا نیت تو اچھی تھی گر انہوں نے اس کیلئے غلط رات استعمال کیا اور اس کی بنیا دی وجہ وہ غلط روایات تھیں جو تصوف کی بنیاد ہیں۔

پھران کے بعد پچھاوگ ایسے آئے جنہوں نے بھوک فقر وسادس اورخطرات پرزیادہ توجددی اوراس پرکافی بحث اورغوروخوض کیا۔ان میں ہے مشہورلوگ حارث المحاسبی دغیرہ ہیں۔ پھر پچھلوگ ایسے آئے جنہوں نے تصوف کومہذب انداز میں دنیا کے سامنے پیش کیااوراس میں پچھالیی چزیں شامل کیں جس کی وجہ سے تصوف انہی چیزوں کے ساتھ پیچانا جانے لگامثلاً ساع وجد رقص تالیاں بجانا اسی طرح انہوں نے پاکی اور طہارت پرزوردیا۔ بات بڑھتی گئی اور ہر آنے والا بزرگ اپنی

طرف ہے کوئی نہ کوئی چیز ڈالٹا گیا۔ کچھ علاء بھی ان کے ساتھ متنق ہوئے اور انہوں نے علم کو دو المتباري تقيم كرديا علم ظامرا دعلم باطن علم ظامر شريعت كواورعلم باطن تصوف كو كهنب لك-ايخ بے جاعقا کداور بےمقصدر یاضت کی وجہ سے ان میں سے بہت سے لوگوں کی حالت بگڑ گئی اور انبول نے اللہ کے ساتھ عشق اور اس عشق کی مختلف صور تیں اور شکلیں بیان کرنی شروع کردیں ۔خدا کیلیے انہوں نے خوبصورت ی شکل تخلیق کی اوراس کی یوجا کرنے گئے۔ان کے عقا مُد كفراور بدعت کے درمیان درمیان تھے۔ جول جو لوگ اس سلسلے میں آگے بردھتے گئے ان کے عقائد بھی بگڑتے گے۔ یہاں تک کہ بچھ لوگ حلول اور بچھ لوگ وحدت کی بانٹیں کرنے گئے۔شیطان اپنی کارروائی وکھاتا گیا۔ پیلوگ تصوف میں ڈو بے گئے اور بالآخرانہوں نے اسے ایک مسلک کی شکل دے دی۔ اليامسلك جس كےاہينے طريقے اور منتين تھيں ،جس كےاہيے ضوالط وقو اعد تھے حتیٰ كـابوعبدالرحمٰن اللمى نے تصوف برایک کتاب " کتاب اسنن" کے نام کے کھی جس میں تصوف کی سنتوں اس کے فرانض اوراس کے طریق کاربارے بحث کی گئی۔اس کتاب میں ابوعبدالرحمٰن اسلمی نے قرآن کی مختلف آیات کی من گھڑت تشریحات کیں اور ایسی ایسی با تیں کیں جس کی کوئی اصل اور بنیا ذہیں تھی۔ یہی ابوعبدالرحمٰن السلمی ہے جس کے بارے میں ابومنصور عبدالرحمٰن القرزاز کہتے ہیں'' ابو بکر الخطيب نيمحمرين يوسف القطعان النيشا بوري نيقل كياب كما بوعبدالرحمن سلمي غير ثقه باورعام طور پر پیالاصم ہے روایت نقل کرتا ہے۔ حالانکہ الاصم اور اسلمی کے درمیان بہت ہی کم عرصة علق قائم ر ہا۔ جب الحائم ابوعبدالله البیع كا انقال ہوا تو يكيٰ بن معين وغيرہ كے حوالے سے بيروايتين نقل كرنے لگا۔ بيصوفيوں كيليے احادیث گفرنے كے اعتبار سے مشہور ہے۔''

ابونھرالسراج نے بھی ایک تاب ''لمع الصوفیہ' کے نام سے کھی جس میں اس نے بہت سی بیبودہ با تیں اور فلط قسم کے عقیدے لکھے جس کا ہم انشاء اللہ آگے فرکریں گے۔ابوطالب کی بیبودہ با تیں اور فلط قسم سے ایک کتاب کھی اور اس نے بھی جھوٹی حدیثوں کو جمع کیا۔ بہت ساری موضوع روایات اور فلط قسم کے عقیدوں سے اس کتاب کو بھر دیا' مثلاً ایک مقام پر وہ لکھتا ساری موضوع روایات اور فلط قسم کے عقیدوں سے اس کتاب کو بھر دیا' مثلاً ایک مقام پر وہ لکھتا ہے۔'' بعض اہل کشف کہتے ہیں کہ اللہ تعالی اس دنیا ہیں اولیاء کو اپنا جلوہ دکھا تاہے۔''

ابومنصورالقراز كہتے ہیں كہ ابو كر الخطيب نے ابوطا ہر محد بن العلاف كے حوالے فيقل كيا ہے کہ ابوحسین بن سالم کی وفات کے بعد ابوطالب کمی بصرے میں آیا اور ابوحسین بن سالم کے مقالات پراعتراض کرنے لگا۔اس کے بعد بغداد آیا تو لوگ اس کے اردگردا کھے ہو گئے۔اس نے وعظ اور آغاز کیا اور اپنی طرف سے بہت ساری باتیں اس وعظ میں شامل کردیں۔ جب اس نے یہ بات کہی کہ بندوں کوسب سے زیادہ نقصان ان کا خالق بی پہنچا تا ہے تو لوگ اس کے دریے ہو گئے اور انہوں نے اس کوعلاقہ بدر کردیا۔اس نے لوگوں کے ساتھ بات چیت ختم کردی اور عام عجالس میں آنا جانا کم کردیا۔ انطیب مزید کہتے ہیں کہ ابوطالب المکی نے ایک کتاب " قوة القلوب " كے نام كے تعمى اور اس ميں بہت ى من گھڑت اور بے بنياد باتيں شائع كيں۔اى طرح ابونعيم الاصبهاني نے صوفیوں کیلئے ایک کتاب ''کتاب الحلیة'' کے نام سے کھی اور تصوف کے بارے میں بہت ی باتیں شامل کیں۔ جے ایک عام آدی شرم وحیا کی وجہ سے ذکر ہی نہیں کرتا۔انہوں نے جرأت کرتے ہوئے یہاں تک کہددیا کہ حضرت ابو بکڑ، حضرت عمرٌ، حضرت عثانٌ ،حفرت علیٌ اور دیگر صحابہ کرام بھی صوفی تھے۔ چنانچہ ان صحابہ کرام کے بارے میں نے اپنی کتاب میں عجیب عجیب با تیں نقل کیں۔ ای طرح انہوں نے قاضی شریح' حسن بھری' سفیان تورى اوراحمه بن خنبل كوبھى صوفيوں ميں شاركيا۔

ابوعبدالرحمٰن السلمی نے اپنی کتاب''طبقات الصوفیہ'' میں فضیل ابراہیم بن ادھم' معروف کرخی وغیرہ کوبھی ا کابرصوفیا میں شارکیا۔

تصوف ایک علیحدہ مسلک اور مکتبہ فکر ہے۔ اس میں اور زہد وتقوی میں واضح فرق موجود ہے۔ یا در ہے کہ زہد وتقوی کی کا تو کوئی بھی مخالف نہیں ہے اور نہ کی کواس پر اعتراض ہے۔ بلکہ یہ عادت حمیدہ ہے۔ اختلاف تصوف کے اوپر ہے اور ای کے عقائد اور افکار مختلف فیہ ہیں۔ عبد الکریم بن بوزان القشیر کے بھی ایک کتاب تصنیف کی جس کا نام اس نے "الرسالہ" رکھا۔ اس کتاب میں اس نے فنا 'بقا' قبض' بط' وقت' حال وجد' وجود' بے خودی' اثبات' تجل محاضرہ' کشف' مکوس' حقیقت اور اس طرح کی اور بھی بہت ساری چیز وں بارے بجیب وغریب بجث اور

کلام نقل کی ہے اورا پسے ایسے اس کی تشریح وتفسیر بیان کی کہ انسانی عقل دنگ رہ جاتی ہے۔ حالانکہ ان چیز وں کا اسلام اور مذہب سے کوئی تعلق نہیں۔

محمد بن طاہر المقدى نے ایک کتاب "صفوۃ التصوف" کے نام سے کھی اس میں ایک چیزیں بیان کیں جن کوصاحب عقل بیان کرتے ہوئے بھی شرما تا ہے۔ہم ان تمام اقوال اور عقائد کواس کے مقام پرانشاء اللہ ذِکرکریں گے۔

شیخ ابوالفضل بن ناصر الحافظ کا ابن طاہر کے بارے میں قول سے کہ ابن طاہر ہر معاسلے میں اباحت کا قائل تھا۔ اس نے ایک کتاب کھی جس میں مخطوبہ کی طرف و کیھنے کی جواز پر دلائل دیئے گئے۔ شیخ ابن ناصر کے مطابق ابن طاہر قابل حجت نہیں ہے اور عام طور پر بیمن گھڑت باتیں نقل کرتار ہتا ہے۔

ان کے علاوہ الوحا مدالغزائی نے بھی '' کتاب الاحیا'' کے نام سے ایک کتاب اکھی جس میں نصوف کے طریقوں بارے بحث کی گئی۔ اس کتاب میں امام غزائی نے باطل احادیث کی بھر مارکر دی علم مکاشفہ کے بارے میں ایسے ایسے اقوال نقل کئے جو کئی قاعدے اور قانون کے تحت نہیں آتے اور جنہیں فدہب کے علاوہ عقل سلیم بھی تسلیم نہیں کرتی۔ امام غزائی کے مطابق چاند اور ستاروں سے مراداللہ تعالیٰ کے انوار اور جابات ہیں۔ ابراہیم علیالسلام نے جس چاند سورج اور ستاروں سے مراداللہ تعالیٰ کے انوار اور جابات ہیں۔ ابراہیم علیالسلام نے جس چاند سورج اور ستار میں جنہیں ہم و کیھتے ہیں۔ غزائی نے معروف اقوال کور دکر کے اپنی طرف سے بہت می باتیں اس کتاب میں شامل کیں۔ اس کتاب میں شامل کیں۔ اس کتاب میں شامل کیں۔ اس کتاب میں میں ایک مقالم میں ایک مقالم کیں۔ اس کتاب میں میں اس کتاب میں شامل کیں۔ اس کتاب میں مشاہدہ کرتے ہیں اور اس مشاہدے کی کرتے ہیں اور اس مشاہدے کی کرتے ہیں۔ یہ مشاہدہ آہتہ ہیں۔ بہت ترقی کرتا جاتا ہے یہاں تک کہ آئیس اس مشاہدے کی سعادت بھی حاصل ہوجاتی ہے جس کے بارے میں زبان بتانے سے قاصر ہے۔ ''(۱۰۳) سعادت بھی حاصل ہوجاتی ہے جس کے بارے میں زبان بتانے سے قاصر ہے۔''رقسوف تو بیاس نہ جب اور مسلک کی بنیادیں ہیں۔ ان من گھڑت اور باطل اقوال کی بنیادیں ہیں۔ ان من گھڑت اور باطل اقوال کی بنیادیں تھیں۔ ان من گھڑت اور باطل اقوال کی بنیادیں ہیں۔ ان من گھڑت اور باطل اقوال کی بنیادیں تھیں۔ ان میں گھڑت اور باطل اقوال کی بنیادیں جیں۔ ان من گھڑت اور باطل اقوال کی بنیادیں جیں۔ ان من گھڑت اور باطل اقوال کی بنیادیں جیں۔ ان من گھڑت اور باطل اقوال کی بنیادیں جیں۔ ان من گھڑت اور باطل اقوال کی بنیادیں جیں۔

توبیاس ندہب اور مسلک کی بنیادیں ہیں۔ان من گھڑت اور باطل اقوال کی بنیاد پر نصوف کی ساری عمارت کھڑی ہے۔اس کے مصاور مراجع تعلیمات منج کے بارے میں ہم ابھی بحث

| التصوف | 67 |
|--------|----|
|        | v  |

کریں گے۔ تاہم یہاں تک جوہم نے باتیں لکھیں'اس سے بھی یہ بات کھل کرسا منے آجاتی ہے کہ تصوف کی تعلیمات اسلامی تعلیمات بلاشک دشبہ سے مخالف اور مقابل ہیں۔

## حواله جات باب1

مزيد حوالے كيليئر ديكھئے كتاب "الشيعه والل البيت"

- (٢٢) سورة النكويرُ آيت 24
- (٢٣) سورة المائدةُ آيت 67
  - (۲۴) سورة المائدة آيت 3
- (٢٥) سورة الانفال آيت 42
  - (٢٦) سورة التفاين آيت 2
- (٢٤) سورة الانفال آيت 74
- (٢٨) مورة التوبدأ يت 22-21-20
  - (٢٩) سورة الاعراف آيت 157
    - (٣٠) مورة الاحزابُ آيت 36
      - (m) سورة النساءُ آيت 65
      - (٣٢) سورة النساءُ آيت 15
- (mm)الاعتصام للشاطبي من 48 تا51 مطبوعه: مطبعة السعادة مصر
- (٣٣) "ابحاث في التصوف" وْ اكْرْعبد الحليم محمودْ ص 55 مطبوعه: دار الكتاب لبنان بهلاا فيديش 1979ء
- (٣٥) ان كانام ابوانصرعبدالله بن على السراح القوى ہے۔ لقب طاؤس الفقراء ہے۔ وفات رجب 378 ھ
- (٣٦) '' كتاب اللمع'' ص46 ' محقيق ذا كثر عبد الحليم محود طر عبد الباقى سرور مطبوعه: وارانكتب الحديثة مصر
- (۳۷) ان کا نام ابو کمرمحمر الکلا باذی ہے۔لقب تاج الاسلام ہے۔ان کی کتاب'' التعرف' کے بارے میں مشہور ہے کہ اگریے کتاب نہ آتی تو لوگ تصوف کے بارے میں جان ہی نہ پاتے۔
- . (٣٨) ''التعر ف لمذهب اهل التصوف' مصنف كلا باذى ص28 تا34 'تحقيق محمود امين النواوى تيسر اليديش 1400 ه مطبوعه: مكتبه الكليات الازهر به قاهره
  - (٣٩) ان كانام ابوالعباس احمد بن محمد بن زروق ب مشبور صوفى اور تصوف كي تمديس سي بيس
- (۴۰) " تواعدالتصوف" مصنف ابن زروق دوسراا لديشن ص 293 مطبوعه: 1396 ه كتبه الكليات الاز هربيه قاهره - نيز "لطائف أكمن" مصنف ابن عطاء الله الاسكندري مطبوعه: مطبعه حسان معر - نيز "الدر العمين والمودد

مهرت برك و من المراكل و من من المواد المعلق البابي الحلى 1954ء من المعلم في شرح المعلق المعل

الحكم "معنف احمد بن عجيب الحسني "مطبوعه بمصطفى البائي تيسرااليريش 1982ء (٣) " معلية الاواليا وطبقات الاصفاءً" مصنف اصبائي "جلدا" ص17 "مطبوعه دارالكتاب الاعربي بيروت

تيىراايديشن1400 ھ

(٣٢) ندكوره بالاحواليه

(٣٣) " تذكرة الاولياء "مصنف عطار ص 68 "مطبوعه: يا كسّان

(٣٣)''اسرارالاولياءُ''ص129'مطبوعه: يا كسّانُ تيسراايْدِيشُ 1983ء

(۵۵) ' وعوارف المعارف' مصنف عبدالقاهر بن عبدالله السهر وردى ص59 تا 63 مطبوعه: دارالكتاب العربي بيروت دوسراايدُ يشن 1403 ه

(٣٦) ''اوراد الاحباب وفصوص الآداب' مصنف ابوالمفاخر يجيُّ الباخرزيُ التوني 736 هُ جلد2' ص14' مطهومه:افشارُ تهران1966ء

(۲۷) ان کا نام ابوعبداللہ احمد بن عمر بن محمد بن عبداللہ خوارزی ہے۔ یہ جم الدین کبری کے نام سے مشہور ہیں اور ان کالقب الطامة الکبری ہے التو فی 618 ہ فاری اور عربی زبان کی بہت ساری کمآبوں کے مصنف ہیں (۳۸)'' آ داب الصوفی''مصنف نجم الدین الکبری فاری ص28'مطبوعہ: کمّاب فردتی زوار ہجری قمری ایران (۳۸) فرکور ہالا حوالیہ

(۵۰) ان کا نام ابوطالب محمد بن الی الحسن علی بن عباس المکی ہے۔ ان کے بارے میں مشہور ہے کہ بیٹ الصوفیا ہیں علم تفسیر وغیرہ میں مہارت حاصل ہے۔ ان کی ہی ایک کتاب'' قوت القلوب''مشہور ہے۔ التوفی 386ھ لغداد

(٥١) " قوت القلوب "مصنف ابوطالب المكي طلد 2 عص 167 مطبوعة الميمنية معر 1310 ه

(۵۲) ان كانا ما ابوالقاسم عبد الكريم القشيرى النيشا بورى الشافتى ب- ان كے بار ب ميں كہا جاتا ہے كه يرتصوف كامام فقيد مسئل اصولي مفسر اديب اسان العصر سرائلد في خلقه مدار الحقيقة عين السعادة وقطب السيادة وشريعت اور حقيقت كے جامع بحواله ' مقدمه كتاب الرساله القشير بيكس 15 ''ابوالحن الباخرزى ان كے بار ب ميں كہتے ہوں كہ شيطان بھى اگران كى مجلس ميں ميں متاتو تو به كرليتا بحواله ' دمية القصر ' التونى 465ھ

(۵۳) "الرساله القشيريي" معنف ابوالقاسم عبدالكريم القشيري طد2 ملوع : مطبعه حسان قابره 1974 .

(۵۴) "فعل تالانس" (فارى) مصنف جائ ص12 أيران 1337 ه

(۵۵)' كشف الحقائق' مصنف عبدالعزيز النسلى بتحقيق وَالْكِترَ احمد مبدوى ص120 مطبوعة بران 1359 هـ (۵۲) وتلييس البيس' مصنف ابن الجوزی' التونی 597 'ص157 ' دارالقلم پيروت به نیز' الصوفيه والفقراؤ' مصنف شِنْ الاسلام ابن تيميهٔ مطبوعه دارالفتح قابر و 1984 - ينز' تاريخ التصوف فی الاسلام' وُاکثر قاسم مُنْ عر بى ترجمەصادق نشات مى 61،60 مىطبوعە كمتبدالنېھىد المقرييە

(۵۷) ( بتلبيس الميس' مصنف ابن الجوزي' با ب10 'ص156

(۵۸)''لسان العرب''مصنف بين منظور الافريقي علد 9'ص 200 مطبوعه: دار الصادر بيروت بيز''القاسوس الحيط''مصنف فيروز آبادئ جلد 3'ص 169 'مطبوعه: مصطفی البابی الحلمی به نیز''اساس البلاغه''مصنف زمحشری' ص 262 مطبوعه: احداء المعاجم العربه قاهر به قاهره

(۵۹) ند کوره مالا کتاب ص16

(٧٠) ''التصوف الاسلامي في الادب والاخلاق''مصنف ذكى مبارك جلد 1 'ص 51 'مطبوعه دارالجيل لبنان -نيز'ابحاث في التصوف' مصنف ذا كمرْعبدالحليم محمود ص 153

(١١) " تاريخ التصوف في الاسلام" مصف ذاكم قاسم عني عربي ترجم ص 68-67

(۱۲) (الكشف الحجوب) مصنف على جويري عربي ترجمه ذاكثر اسعاد عبدالبادي قديل ص230) مطبوعه: دارالنهضة العربيه بيروت 1980ء

(١٣) الرسال القشيرية مصنف عبد الكريم القشيري عبلد 2 مس 550 مطبوعة: وارالكتب الحديث قامره

( ١٣ ) ( التصوف في الاسلامي في الا دب والاخلاق مصنف أكثر ذكي مبارك جلد 1 مص 51

(٦٥) "اللمع" مصنف طوى مص 249

(٧٢) ''التصوف''مصنف مصطفیٰ عبدالرزاق'ص 57 خ62 مطبویه: دارالکتاب الملبنانی بیروت

(٦٤) "بحارالحب عندالصوفية مصنف احمر بهجت ُص32 مطبوعة المخار الاسلامي قاهره

( ٦٨) "منا قب الصوفية "فاري ص 31 'ابتمام محرتقي دانش بيوه ابيج افشار مطبوعة تبران 1362

(19) "اللمع" مصنف طوى ص 45

(24)" التر ف لمذهب اهل تصوف" ص28

(ا) "عوارف المعارف"ص 53

(21)"ايقاظ القمم"ص4

(٤٣)"الرسالة القشيرية "جلد2 م 551

(٧٣)''التصوف الاسلامي و تاريخه''عر في ترجمه ذاكثر الوالعلا العففي مص 28 'مطبوعه: القاهره

(43)" اللمع" مصنف طوي ص 47

(٤٦) "عوارف المعارف" مصنف سبروروي ص 57- نيز" نشر المحاس الغالية "مصنف اليافق جلد 2 م 343

( ۷۷ )''الانسان والاسلام''مصنف محمرطا مرالحامدي\_

(۷۸)" اللمع"مصنف طوى مصرف 47

(۷۹)"الرسالة القشيرية" جلد2 مس 550

(٨٠) "منا قب الصوفية" مصنف منصور بن اردشير ص 33

(٨١) "غيث المواصب العليه في شرح الحكم العطائية" مصنف الفرى الرندي جلد 1 م 203 تحقيق وْأكثر

عبدالحليم محوداورو أكثر محربن الشريف مطبوعة دارالكتب الحديثة كابره 1970ء

(۸۲)"طبقات المكي"ص38

(٨٣) "التعرف" مصنف الكلاباذي ص 35-34- نيز" الوصية الكبرئ" مصنف عبدالسلام الاسمرالفيورئ

ص 37 مطبوعه کتبه النجاح طرابلس لیبیا- پهلااندیشن 1396ء

(۸۳) اکشف انجوب مصنف الجوري ص 231

(٨٥) "فحات الانس" مصنف جاي ص 12

(٨٦)'' تذكرة الاوليامُ' مصنف عطارُ ص 288 'مطبوعه: پاكستان\_ نيز''احوال واقوال يَشْخ ابولحن الخرقانی''

فارى \_ تيسراايديشن 1363 ه مطبوعه ايران

(٨٧)'' تذكرة الإدلياء''مصنف فريدالدين عطار أردو يص 192 'مطبوعه: ياكتتان

(٨٨) "اسرارالاولياء "ص129-128 "مطبوعة ياكستان

(٨٩) "الانسان والاسلام" مصنف محمد طاهر الحامدى - نيز "التعرف" كامقدمه مصنف محمود امين النوادي

(٩٠) ''الصوفيه والفقراء'' مصنف شخ الاسلام ابن تيميهُ ص5' مطبوعه: القاهره به نيز ''مقدمه ابن عملدون''

ص467\_نيز' دتليس البيس'مصنف ابن الحرزي ص157 مطبوعه : دارالقلم بيروت لبنان

(٩) ''اللمع''مصنف طوي' ص 43-42 نيز''الفتو حات الهري' مصنف ابن عجبيه اكتنى 'ص 53 'مطبوء : عالم . . .

الفكرالقابره

(97) "عوارف المعارف" مصنف سيروروي ص 63

(٩٣) "فعلت الانس" مصنف الجامي فارئ ص 32-31 مطبوعة الران

(٩٣)''الرسال القشيريي' جلد 1 'ص53 'تحقيق ڈ اکٹرعبدالحليم محود محود الشريف۔ نيز' جمبر ة الاولياء''مصنف

المنو في الحسين طبر1 مص 269 مطبوعة مؤسسة ألحلى القاهره

(٩٥) الكشف الحج ب مصنف الجوري عربي ترجم ص 227

(٩٦) ندكوره مالاحوالهُ ص239

(٩٤) (التصوف الاسلاي وتاريخي مصنف بي كلسن عربي ترجمه ابوالعلا العفي من 3 مطبوعه: قاهره

(٩٨) "وائرة المعارف الاسلامية أردو جلده عله 410 مطبوعه: بنجاب يونيورش بإكسان- نيز" وائرة

المعارف الاسلامية عربي ترجمه

. (٩٩) "التصوف" مصنف ماسيتن مصطفى عبدالرزاق ص 56-55 مطبوعة: دارا كماّب الليناني 1984 - نيز

" تاريخ التصوف في الاسلام" مصنف و اكثر قاسم عن عربي ترجمه صادق نشات "ن64 مطبوعه مكتبه النهصة

المصر بيالقاهره

(١٠٠) "الصوفيه والفقرا" مصنف يضخ الاسلام ابن تيميه ص5

(١٠١) ''مقدمه ابن خلدون' مص 476

(١٠٢) سورة الضحل أيت 6 تا آخر صورت

(١٠١٣) د بتلميس الليس "مصنف ابن الجوزي ص 156 "مطبوعة : دارالقلم بيروت لبنان

## د وسراباب

## تصوف کےمصادراور مآخذ

جس طرح تصوف کے اصول اور اس کے مشتقات مختلف فیہ ہیں' تعریف بنیاد اور اس کا ظہور مختلف فیہ ہیں' تعریف بنیاد اور اس کا ظہور مختلف فیہ ہیں' تعریف بنیاد اور اس کا طہور مختلف نیہ ہے' اس طرح تصوف کے مصادر' ما خذ اور بنیاد بارے بھی بہت سارے اقوال ہیں مختلف آرا اور افکار ہیں ۔ بعض لوگوں کا خیال میہ ہے کہ تصوف اسلام ہی کی ایک شکل ہے۔ اپنی شکل وصورت' مبدء اور منا بج' اصول دقواعد' اغراض و مقاصد' الفاظ و عبارات' فلف اور تعلیمات' اقوال واصطلاحات' ہراعتبارہ سے ساسلام کے مطابق ہے۔ یہ قول ائر صوفیا' ان کے حمایتی اور ان کے ہم مسلکوں کا ہے۔

دوسرا قول یہ ہے کہ تصوف کا اسلام کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے۔ مطلقاً یہ اسلام کے متضاد
ادر متصادم ہے۔ ابتدا سے لے کر آج تک اس کی کوئی مشابہت اور مناسبت اسلام کے ساتھ نہیں
ہے۔ یہ اجنبی چیز ہے جسے اسلام میں داخل کیا گیا' طالا نکہ اس کا تعلق اسلام کے ساتھ وُور تک کا
نہیں ہے۔ جولوگ اس بات کے قائل ہیں' وہ تصوف کے مصاور و ما خذ قر آن وسنت، میں تلاش نہیں
کرتے کیونکہ ان کے نزدیک تصوف کا قر آن وسنت سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ یہ سلک اسلاف "،
فقہا' متکلمین کا ہے۔ اہلست کے اکثر متقد میں بھی ای کے قائل ہیں۔ ان کے علاوہ ستشر قین اور غیر متعصب محققین اور مقلرین بھی بھی رائے رکھتے ہیں۔

ایک اور قول سے ہے کہ تصوف زہر کا نام ہے۔ زمانہ خیر القرون میں بیز ہد کے نام ہے معروف تھا'اس کے بعد جب فتو حات کا سلسلہ شروع ہوا تو مسلمان دنیا کی زیب و آرائش اور آسائنوں میں ڈو بنے گئے۔ انہیں دنیا کی رنگینیوں سے نکالنے کیلئے بعض لوگوں نے کوششیں کیں۔ عامۃ الناس کو سمجھانے کیلئے انہوں نے اس میں کچھاجنبی افکار اور غیر اسلامی فلنے داخل کیں۔ عامۃ الناس کو سمجھانے کیلئے انہوں نے اس میں کچھاجنبی افکار اور غیر اسلامی فلنے داخل کیئے۔ یہ قول ابن تیمیۂ شوکانی دغیرہ کا کے۔ یہ قول ابن تیمیۂ شوکانی دغیرہ کا ہے۔ بعض صوفی اور بعض مستشرقین بھی اس کے قائل ہیں۔

ایک قول سے ہے کہ تصوف دراصل اسلام یہودیت عیسائیت مجوسیت ہندوازم ادر بدھ ازم کے مشتر کہ خیالات کا نام ہے۔اس سے قبل سیساری چیزیں یونانی فلسفہ ادرا فلاطون کے خیالات میں پائی جاتی تھیں تاہم بعد میں سیسب اسلام میں داخل ہو گئیں اوراسلامی تعلیمات کا حصہ بن گئیں۔

تویان اختلافات کا خلاصہ ہے جوتصوف کے اصل اور اس کے مصاور کے بارے میں ہے۔ ہم اس پراس باب میں تفصیلی بحث کریں گے اور دلائل اور شواہر کے ذریعے ہے تق وباطل کی پر کھکریں گے۔ ہم اس پراس باب میں تفصیلی بحث کریں گے اور دلائل اور شواہر کے ذریعے ہے تق وباطل کی اس کے قاملین گی آ راء وافکار کوفقل کیا جائے۔ ان کے معتمد اور تقدر سائل و کتب کے حوالات دیئے جائیں اور ان کی عبارتیں نقل کی جائیں اور ان عبارات اقوال اور خیالات کی بنیاد پر ایک رائے قائم کی جائے۔ ہمار امطلب اس سے قطعاً نیمیں ہے کہ ہم ان کیخلاف دلائل دے رہے جیں یا اُن پر ججت قائم کرنا چاہتے جیں ' بلکہ ہم صرف حق اور سے کوسا سے لانے کیلئے اس بحث کوشر و ساکر رہے جیں یا اُن جی قرین کے میں اور طویل ہے۔ بہت کم لوگ اسے اختیار کرتے جیں لیکن ہم سیحتے جیں جیں ۔ اگر چہ بیطر یقد مشکل اور طویل ہے۔ بہت کم لوگ اسے اختیار کرتے جیں لیکن ہم سیحتے جیں کہ بہی قرین قیاس ہے اور بہی عدل وانصاف کا نقاضا۔ اس کے ذریعے حق و باطل میں فرق اور تی رہمین کے ۔ اور تی میں کہ اور تی میں کہ دریعے حق و باطل میں فرق اور تی رہمین ہے۔ اور تی میں کہ دریعے حق و باطل میں فرق اور تی رہمین کی ۔ اور تی میں کی دریعے حق و باطل میں فرق اور تی کی میں کی دیں تیاس ہے اور بھی عدل وانصاف کا تقاضا۔ اس کے ذریعے حق و باطل میں فرق اور تی میں کہ اس کے دریعے حق و باطل میں فرق اور تی کی کی دریعے حق و باطل میں فرق اور تی کی دریعے حق و باطل میں فرق اور تی میں کی دریعے حق و باطل میں فرق اور تی کی دریعے حق و باطل میں فرق اور تی کی دریعے حق و باطل میں فرق اور تی کی دریعے حق و باطل میں فرق اور تی کی دریعے حق و باطل میں فرق اور تی کی دریعے حق و باطل میں فرق کی دریعے حق و باطل میں فرق کیں کی دریعے حق و باطل میں کیا کہ میں کی دریعے حق و باطل میں خوالے کی دریعے حق و باطل میں کر دریعے حق و باطل میں کی دریعے حق و باطل میں کر دریعے میں کر دریعے حق و بالے کر دریعے کر دریعے کر دریعے کر دریعے کر دریعے کر دریعے کر د

جب ہم صوفیوں کی تعلیمات پر گہرائی سے نظر ڈالتے ہیں ان کے اقوال کو پر کھتے ہیں ان کی مقدیم اور جدید کتابوں کا مطالعہ کرتے ہیں ان کے متعقد مین اور متاخرین کے افکار کوسا منے رکھتے ہیں تو ہمارے سامنے یہ بات کھل کر سامنے آ جاتی ہے کہ ان کی تعلیمات اور قرآن وسنت کی تعلیمات میں بعد المشر قین ہے۔ تصوف کی بنیادیں جڑیں اور اس کے بچ کی بھی طرح ہمیں حضور کی سیرت میں نہیں ملتے اور نہ بی صحابہ کرام رضوان اللہ تعالی اجمعین کی تعلیمات اور ان کی زندگیوں سے میل کھاتے ہیں اس کے بھس ہم و کھتے ہیں کہ بیسارے خیزات عیسائی راہوں سے اخذ کتے مجے۔ ایسے اقوال پیش کیے گئے جو ہندو بہمنوں میبود بوری ربیوں برحود کی ایرانی کی تعلیمات اسلام میں سرائیت کو جو ہندو برجمنوں میں برائیت کی مسلم میں سرائیت کی موسیوں کیونانی فلسفیوں اور افلاطون کے مقلدوں کے ہیں ۔ ان کی تعلیمات اسلام میں سرائیت کی

سنگی اوران کانام تصوف رکھ دیا گیا۔ (۱) بات کو مزید واضح کرنے کیلئے ہم مشہور صوفیا کے اقوال اور تعلیمات کونقل کرتے ہیں۔ سب سے پہلے ہم ابراہیم بن اوھم سے اس کا آغاز کرتے ہیں جو طبقہ اولیٰ کے صوفیوں میں سے جیں اوران کا شارائم صوفیاء میں سے ہوتا ہے۔ تصوف پر کسی جانے والی عام کتابوں کا آغاز ابراہیم بن اوھم کے اقوال اوران کی تعلیمات سے ہوتا ہے اور تصوف پر کسی جانے والی کوئی بھی کتاب ان کے ذکر سے خالی ہیں۔

ابراہیم بن اوھم کی شان اوران کے بلند مقام کو ثابت کرنے کیلئے بیان کیا جاتا ہے کہ وہ بادشاہوں کی نسل میں سے تھے اور بلخ کے بادشاہ تھے خوبصورت مورت سے اس کا انکاح ہوا 'جس سے اس کا ایک بیٹا بھی پیدا ہوا 'کین اس نے بادشاہت 'بیوی اور بچوں کوچھوڑ دیا 'جو پچھاس کے پاس تھا 'سب کو ایک غیبی آ واز کی وجہ ہے ترک کر دیا۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ حضرت خضر علیہ السلام کی اس سے ملاقات ہوئی اور انہوں نے ابراہیم بن ادھم کو دنیا چھوڑ نے کی تلقین کی۔ ابراہیم بن ادھم کی کہانی گوئم بدھ نے بھی اپنی بادشاہت اور بیوی بچوں کو چھوڑ دیا تھا اور عزلت نشینی اختیار کی۔ حالانکہ یے مل قطعاً اسلام اور سرت رسول و سرت صحابہ ﷺ کے جھوڑ دیا تھا اور عزلت نشینی اختیار کی۔ حالانکہ یے مثل قطعاً اسلام اور سرت رسول و سرت صحابہ ﷺ منانی ہے۔ کتاب و سنت میں اس کی کوئی مثال نہیں ملتی اور سلف صالحین سے بھی اس کی تا کید حاصل نہیں ہوتی۔ اس کے باو جو دصوفی زور و شور سے ابراہیم بن ادھم کے اس ممل اور کر دار کوفقل میں اس کی حوثر سے ابراہیم بن ادھم کے اس ممل اور کر دار کوفقل کر دانتے ہیں اور اس کوفخر سے فی کر کرتے ہیں۔ کر تے ہیں اور اس کوفخر سے فی کر کرتے ہیں۔ کال نہیہ ہدھ عقائد سے مشابہہ ہے اور کتاب و سنت میں اس بارے کوئی وایل ہمیں نہیں ملتی۔ حالانکہ یہ بدھ عقائد سے مشابہہ ہے اور کتاب و سنت میں اس بارے کوئی وایل ہمیں نہیں ملتی۔ حالانکہ یہ بدھ عقائد سے مشابہہ ہے اور کتاب و سنت میں اس بارے کوئی وایل ہمیں نہیں ملتی۔ حالانکہ یہ بدھ عقائد سے مشابہہ ہے اور کتاب و سنت میں اس بارے کوئی وایل ہمیں نہیں ملتی۔

ہماری خواہش ہے کہ ہم اس حکایت کوفقل کریں جے عام طور پرصوفی بیان کرتے ہیں اور صوفیوں کی قدیم کتابوں میں اس کا تذکرہ بکٹر ت ملتا ہے۔ بید واقعہ ایک ایسے خض کے بارے میں ہے جیے صوفیوں کا قطب انام اور رہنما تصور کیا جاتا ہے۔ اس کی اور گوتم بدھ کے واقعے میں بہت مشابہت ہے۔ اس واقعے میں بہت کی با تیں ایسی ہیں جو خارقی عاوت اور بہتانوں پر مشتمل ہیں۔ مراسر جھوٹ اور کذب بیانی اس واقعے کا خاصہ ہے۔ بہر حال قار نمین کی دلچہتی کیلئے ہم اس واقعے کو نقل کر قالا ولیا ''میں منقول ہے۔ اس کے مطابق نقل کرتے ہیں جوفر یدالدین عطار کی کتاب ''تذکر قالا ولیا'' میں منقول ہے۔ اس کے مطابق :

''ابرائیم بن ادهم کیخ کابادشاه تھا'ایک جہاں اس کی اطاعت کرتا تھا'جب چلتا تھا تو سونے کی بنی جالیس ملواریں اور جالیس ستون اس کے آگے چھیے ہوتے تھے۔ای کر وفر کے ساتھ وہ اپنی حکومت کررہا تھا۔ ایک رات وہ اپنی مسہری پر نیند کے مزے لے رہا تھا کہ اچا تک اے حجت پر سے الی آوازیں آئیں جیسے کوئی حصت پر چل رہا ہو۔ ابراہیم بن ادھم نے آواز لگائی '' کون ے؟''جواب آیا میں ایک دوست ہوں میرااونٹ گم ہو گیا ادر حجت پر میں اسے ڈھونڈر ہاہوں ۔ تو ین ادهم کینے لگا'' جاہل آ دی حجت پر اونٹ کیسے آسکتا ہے؟'' تو اس نے کہا تو بھی تو عافل آ دی ہے جوریشم اورسونے کے بنے اس تحنت پر پیٹھ کر خداکو تلاش کررہا ہے۔ یہ بات من کربن ادھم کاول دھل گیا'اس کے دِل میں گویا ایک آگ می بھڑک اٹھی صبح تک اے نیندنہ آئی'جب صبح ہوئی تووہ اپنے دربار میں گیااور تخت پر پریشان بیٹھارہا۔اس کی بیرحالت اس کے مشیروں اور درباریوں ہے چین ندره کی تا ہم وہ خاموش رہے۔ور بارشروع ہوگیا ارکان دولت میں سے ہرایک اپنی اپنی جگه پر کھڑا ہوگیا' غلام آلمواریس ونے اپنے مقام پر تیار ہو گئے اور اذنِ عام کا اعلان ہوا۔سب ے پہلے ایک بوابی بارعب شخص در دازے ہے داخل ہوا'اس کے چیرے پراتنارعب ادر ہیبت ' تھی کہ خدام اور محافظ بھی اس سے بیہ بوچھنے کی جرأت نہ کر سکے کہ وہ کون ہے؟ وہ شخص آ گے بڑھا یہاں تک کہ ابراہیم بن ادھم کے تخت کے سامنے آ کے کھڑا ہو گیا۔ ابراہیم بن ادھم نے اس ہے يو چھا'' آمد كا مقصد كيا ہے؟'' تو وہ كہنے لگا اس سرائے كوچھوڑ دو۔ ابراہيم بن ادهم نے كہا'' يہ سرائے تونبیں ہے بیتو میراکل ہے۔ تیری باتس من کر جھے لگتا ہے کہ تو دیوانہ ہے۔ 'وہ کہنے لگا کہ اچھامیة بتا کہ تھے سے پہلے میک کس کا تھا؟ ابراہیم نے کہا" میرے باپ کا۔"اس نے کہااس پہلے؟ اہراہیم نے کہا''میرے دادا کا۔''اس نے کہااس سے پہلے۔ ابراہیم نے کہا''فلال کا۔'' تو وہ مخص کہنے لگا کیا بیس اے نہیں کہ جہال کوئی آر ہا ہے اور کوئی جار ہا ہے۔ بیہ کہہ کر وہ مخص غائب ہوگیا' دراصل میخضرعلیہ السلام تھے۔ابراہیم بن ادھم کے دِل کی آگ اور بھڑک اٹھی اور اس کی حدت سےاسے اپناساراجسم جلتا ہوامحسوس ہوا۔اےرات والےواقعے کی شدت سے یادآنے لگی اوراہے محسوں ہوا کہاں شخص کی آمداور رات والے واقعہ میں قریبی اور گبری مناسبت ہے۔

تا ہم اے پنہیں پیدتھا کہ رات کوکون آیا تھا اور میخف کون ہے؟ خیر اس نے اپنے در باریوں سے کہا کہ میرے لئے گھوڑا تیار کرؤمیں شکار کیلئے جانا جا ہتا ہوں اُ ج کچھ معاملات کی وجہ سے میں ېړيثان ہوں که مجھےان کی حقیقت سمجھنہیں آ رہی ٔ خدایا پیمیری حالت کب تک رہے گی؟ گھوڑا تیار کر کے سامنے لایا گیا اور ابراہیم شکار پرچل پڑا۔ بیابانوں کی خاک چھانتا ہوا وہ گھوڑا دوڑا تا رہا' اہے سمجھ نہیں آ رہی تھی کہ وہ کرے تو کیا کرے؟ ابھی تک اس کے ذنمن پر دونوں واقعات کا اثر تھا' چتا چتاوہ اینے لشکر والوں سے جدا ہو گیا۔ای حالت میں اس نے ایک آ واز تنی کہ ایک شخص اس ے کہدر ہاتھا کہ خبردار ہوجا خبردار ہوجا۔ ابراہیم نے کوئی توجہ نہ کی اینے رائے پر چلتا رہا۔ آواز پھرآئی اور تیسری مرتبہ بھی ایسے ہی آ واز آئی ۔ مگر ابراہیم نے اس کی طرف کان نہ دھرے۔ چوتھی مرتبدا ہے ایخ قریب ہے ہی ایک آواز آئی سنجل جا'اس سے پہلے کہ بچھے ٹھوکر لگے۔ابراہیم بن ادھم کے اوسان خطا ہو گئے مگرا جا تک اس کے سامنے ایک ہرن آگئ اوراس کے پیچے اہراہیم نے ا بنا گھوڑالگا دیا۔ ہرن نے دوڑتے دوڑتے بیچیے کی طرف دیکھا ادر کہنے گلی شکار کے طور پر مجھے تمہارے سامنے بھیجا گیا ہے لیکن تم مجھے شکار نہیں کرسکو کے ۔ کیا تہمیں شکار کیلئے پیدا کیا گیا؟ کیا ای لئے تہمیں بیزندگی دی گئی؟ دنیا کیلئے تو تم اتن محنت کررہے ہو آ خرت کیلئے تمہارے پاس کچھ نہیں۔ ابراہیم بن ادھم نے کہا'' یہ جوتو میری حالت دیکھیر ہی ہے'یہاس وجہ ہےتو ہے۔' وہ آواز جو ہرن ہے آری تھی اب یکدم اس زین میں ہے آنے گلی جو گھوڑے پر پڑی تھی۔ابراہیم بیسب کچے دیکھ کر گھبرا گیا۔ جب خدا تعالی نے ابراہیم کی رہنمائی کا ارادہ کیا تو یہ آواز تین باراس کی اپنی آسنین سے آئی۔اب اس کے اور خدا کے درمیان سے پردے ہٹ گئے ابراہیم کو یقین حاصل ہوگیا۔خداکے علم سے اس کے دِل کے سارے بند در یچے کھول دیئے گئے اہراہیم نے رونا شروع کردیا یہاں تک کہ اس کے آنسوؤں کی وجہ ہے اس کے کپڑے اور اس کا گھوڑا تک بھیگ گیا۔ ابراہیم نے کمی تو بہ کی اور رائے ہے ہٹ کرایک کنارے پر چلنے لگا۔ رائے میں اس نے ایک چرواہے کودیکھا جس نے پرانا سالبادہ اوڑ ھاہوا تھا 'سر پرٹو بی ،اور بکریاں چرار ہاتھا۔جب ابراہیم نے اس مخص کوغور ہے دیکھا تو وہ اس کا اپنا ہی غلام تھا۔ابرا تیم نے اپنا مرصع قبا ادرالباس اتارا'

تاج سرے ہٹایا اور بیدونوں چیزیں اس غلام کو دے دیں' بکریاں بھی اسے بخش دیں' اس سے لباوہ لیا' اوڑھا' اس کی ٹو پی سر پر رکھی اور پہاڑوں کی جانب چل دیا۔ ابھی تک اس کے چہرے پر وحشت کے تاریخ اوراس کی آئکھیں بھی بہدری تھیں۔ یونمی وہ صحرانور دی کرتا رہا یہاں تک کہ وہ خیثا پور پہنچ گیا۔ نیٹا پور پہنچ کروہ کسی مقام کی تلاش میں رہا جہاں عوام کی آمدورفت کم ہو'تا کہوہ عبادت کر سے۔ تلاش کرتے کرتے اے ایک غار ملاجس میں اس نے نو برس تک اعتکاف کیا۔ اب بیرغاراس کے نام ہے مشہور ہے۔

دِن رات ابرابیم بن ادهم عباوت میں مصروف رہا۔ سی کو منہیں کہ و کیسی کیسی عباوت کرتا ر ہا۔جعرات کے روز ابراہیم اپنے غارے باہرآیا کر یاں کا گٹھا جمع کیااور صبح کے وقت نیشا پور شہری طرف چل یزا'شہر میں جا کراس نے لکڑیاں بیچیں'ا گلےروز جمعے کی نماز پڑھی اور لکڑیوں کی قیت ہےروٹی خریدی' آ دھی روٹی ایک فقر کودی اور آ دھی خود کھائی۔ پچھروٹیاں اورخریدیں تاکہ وہ اگلے ہفتے تک اس کے روز ہے اور افطار کے کام آسکیں۔ جب لوگ ابرا ہیم بن ادھم کے مقام ے واقف ہوئے تو ابراہیم نے وہ غارچھوڑ دیا اور مکہ کرمہ چلاآیا۔ کہاجاتا ہے کہ چودہ برس تک وہ صحرا درصحرا طے کرتار ہا' ہرمقام پر تھبر کروہ عبادت کرتا' نماز پڑھتا' اللہ کے سامنے عاجزی کا اظہار کرتا' یہاں تک کہ وہ مکہ مکرمہ پہنچا۔ایک روایت بیہے کہ جب وہ بلخ سے چلاتھا تواس کا بجہ بہت جھوٹا تھااورابھی تک دودھ پی رہاتھا۔ جب یہ بچےتھوڑ اسابڑا ہوا تواس نے اپنی ماں ہےا ہے والد بارے یو چھاتو مال نے اے اپنے باپ کا حال یوں سایا کے تمہارا باپ تمہیں چھوڑ کر جاچکا ہے۔ ابراہیم بن ادھم سے منقول ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ جب بیابا نوں میں اللہ پر بھرومہ کرتے ہوئے سفر کرر ہاتھا' تین دِن تک میں نے کوئی چیز نہیں کھائی تو میرے یاس اہلیس آیا اور کہنے لگا تو با دشاہ تھا' تونے کیاسب کچھاس لئے چھوڑا کہ بھوک کی حالت میں جج کیلئے جائے؟ مجھے تو شان وشوکت ے ساتھ جج کرنے کیلئے جانا جا ہے تھا تا کہ بیسب مصبتیں دیکھنی نہ پڑتیں۔ ابراہیم بن ادھم کا قول ہے ' جب میں نے بیآ وازسی تو بلندآ واز سے کہااللی تو نے دشمن کوایے دوست پرمسلط کردیا کہ وہ مجھے جلا ڈالے۔ الٰہی مجھے بچاتا کہ میں تیری مدد ہے اس بیاباں کو طے کرسکوں۔ مجھے ایک

آ واز سنائی دی کہ ابراہیم جو کچھ تیری جیب میں ہےاہے بھینک دے تا کہ جو کچھ غیب میں ہے ہم اے تیرے حوالے کریں۔ میں نے اپنا ہاتھ جیب میں ڈالاقو چاندی کے چار سکے تھے جنہیں میں بھول چکا تھا۔ میں نے ان سکوں کو نکال بھینکا۔ بید کی کر ابلیس بھاگ کھڑا ہوااوراس کے بعد جمھے غیب ہے ہی کھانا ملنے نگا۔' (۲)

یه سارا واقعه سلمی کی کتاب ''طبقات الصوفیه'(۳)' اصبهانی کی کتاب ''حلیة الاولیاء''(۴)' قشری کی کتاب''جمر ة الاولیاء''(۱)' منوفی الحسینی کی کتاب''جمر ة الاولیاء''(۱)' جای کی کتاب''طبقات الاولیا''(۸)' ورشعرانی کی کتاب''طبقات الاولیا''(۸)' اورشعرانی کی کتاب''الطبقات الکبری''(۹) میں ندکور ہے۔

توبہ ہے ابراہیم بن ادھم کا داقعہ جس نے بلاسب اور بغیر کسی جرم کے اپنے گھریار اور بیوی بچوں کوچھوڑ ا۔ بیواقعہ سراسر قرآنی تعلیمات اور حضور کے فرامین سے متصادم ہے۔ تاہم بیقصہ گوتم بارھ کے قصے سے ملتا جلتا ہے۔ اس کا خلاصہ بیہے:

''بنارس شہر کے شال ہیں ساکیاس نائی ایک قبیلہ رہتا تھا جس ہیں چھٹی صدی عیسوی کے دوران گوتم بدھ کی پیدائش ہوئی۔ گوتم بدھ نے 80 برس کی عمر پائی اور 478 قبل سے ہیں اس کا انتقال ہوا۔ 19 برس کی عمر ہیں گوتم بدھ کی شادی اپنے چچا کی بٹی ہے ہوئی اس وقت تک گوتم بدھ خوشحالی کی زندگی گر ارتا رہا۔ اس خوشحالی کی زندگی گر ارتا رہا۔ اس دوران ایک و فعداس کا شکار پر جانے کا انقاق ہوا' اس نے ایک بوڑھا آ دئی و یکھا جو بڑھا ہے کی وقیہ سے عاجز تھا' ایک اور آ دئی دیکھا جو کہی مہلک مرض میں بہتلا تھا اور انتہائی تکلیف وقیہ سے عاجز تھا' ایک اور آ دئی دیکھا جو کہی مہلک مرض میں بہتلا تھا اور انتہائی تکلیف اور مشقت کے ساتھ اپنے ون پور ہے کر رہا تھا۔ اس طرح پھی عرصہ بعد ایک اور آ دئی اس کی نظر میں آیا جو انتہائی بدشکل اور ابتر حالت میں تھا۔ ان سارے واقعات کے دوران گوتم بدھ کا قربی خادم اور غلام جس کا نام'' جانا' تھا' اس کے ساتھ رہا' جانا گوتم بدھ کو انسانی زندگی کے مختلف حالات بیا تارہا۔ ان لوگوں اور ان کے حالات پر تیمر کے کرتا رہا' عام طور پروہ گوتم بدھ کو کہتا تھا دیکھو یہ ہو انسانی زندگی کا انجام۔ ایک ون گوتم بدھ نے ایک یہودی رہی کود یکھا جو بڑے مزے اور خوشی کے انسانی زندگی کا انجام۔ ایک ون گوتم بدھ نے ایک یہودی رہی کود یکھا جو بڑے مزے ور خوشی کے انسانی زندگی کا انجام۔ ایک ون گوتم بدھ نے ایک یہودی رہی کود یکھا جو بڑے مزے اور خوشی کے انسانی زندگی کا انجام۔ ایک ون گوتم بدھ نے ایک یہودی رہی کود یکھا جو بڑے مزے وار خوشی کے

ساتھ جارہا تھا'اس کے چیرے سے طمانیت اور آسودگی ٹیک رہی تھی' گوتم بدھ نے جانا ہے اُس آدمی کے بارے میں پوچھاریکون ہے؟ تو جانا نے تفصیل کے ساتھ اسے زاہدوں کے بارے میں بتایا'ان کے اخلاق اور عادات سے انہیں آگاہ کیا۔اس نے مزید بتایا کہ یہ وہ لوگ ہوتے ہیں جو ہروقت سفر میں رہے ہیں' چلتے پھرتے رہتے ہیں'ا پی سیاحت اور سفر کے دوران لوگوں کو ہڑی اہم اور قیمتی با تیں بتاتے ہیں جن کا تعلق ان کے عمل ہے ہوتا ہے۔

خلاصہ کلام روایات اس بارے میں مختلف ہیں تا ہم اس پرسب کا تفاق ہے کہ آہتہ آہتہ جوان شخراد ہے کا در نیا ہے کہ آہتہ آہتہ جوان شغراد ہے کا دِل دنیا ہے اچا ہوئے اور دنیا کی طبیعت میں اضطراب ساپیدا ہوگیا اور دنیا کی رنگینیوں سے اسے نفرت ہونے گئی۔ اس و دران اسے ایک مخض نے بتایا کہ عنقریب اس کے ہاں ایک بنج کی پیدائش ہونے والی ہے جواس کا پہلا بچہ ہوگا۔ گوتم بدھ و نیا ہے تنگ آیا ہوا تھا سوچنے لیک بیدائش ہونے والی ہے جواس کا پہلا بچہ ہوگا۔ گوتم بدھ و نیا ہے تنگ آیا ہوا تھا سوچنے لیک اور آس آری ہے۔ "

اسے سارے ہیرے جواہرات اور شاہی لباس اتارا اور اپنے غلام جانا کے حوالے کردیا۔اے واپس این ملک بھیج دیا۔اس کے بعدسات دِن اورسات رات تک بدھا بیابانوں اور جنگلوں میں پھرتار ہا' یہاں تک کداس کی طاقات ایک برہمن' الارا'' سے ہوئی۔ پچھ عرصداس کی صحبت میں ز ہے کے بعد ایک اور برہمن'' اوورا کا''کے پاس چلا گیا۔الارااوراودرا کاسے اس نے ہندوستان میں مروج تمام علوم اور حکمت کی باتین سیکھیں۔گراس کے دِل کو ابھی بھی قرار نہ تھا۔وہ دوبارہ يهارُوں اور جنگلوں ميں غائب ہوگيا۔اس دوران اس كى يا فيج جوانوں سے ملاقات ہو كَي جنہوں نے بدھا کی شاگر دی اختیار کی ۔ چھ برس تک بدھا تو بدریاضت اورمشقتوں میں لگار مایہاں تک ك علاقة من اس كى شبرت يهيل كئ شبرت سے تنك آكراس نے اس جلَّه كو جھوڑ نے كاارادہ کیا۔ جب وہ اٹھ کر جانے لگا تو اتنا کمزورتھا کہ کھڑا نہ ہوسکا اورا نی جگہ پر ہی دوبارہ کر گیا۔ کرتے بی وہ ہوش وحواس سے بیگانہ ہوگیا۔اس کے شاگر دبھی اس کے باس تھے انہوں نے خیال کیا کہ شاید بدهااس دنیاہے ہی چلا گیا کین آہتہ آہتہا ہے ہوش آئی تواس نے پرمشقت ریاضتوں کو چھوڑ دیا اور با قاعد گی سے غذا بھی لینے لگا۔ جب اس کے شاگر دوں نے ویکھا کہ استاد نے محنت اورریاضت والی زندگی جیموژ دی اوراب زندگی سے لطف انتحار باہے تو انہوں نے بھی استاد کا باتھ جھنک دیااوراس کااحترام بھی ترک کردیا۔استادکو چھوڑ کروہ بنارس مطع گئے۔

برھانے دراصل دنیا کی لذھیں اور آسائیں اس لئے چھوڑی تھیں تا کہ اے دِل کا اطمینان اور آسائیں اس لئے چھوڑی تھیں تا کہ اے دِل کا اطمینان اور آسلی عاصل ہو۔ اس کا خیال تھا کہ وہ فلسفہ اور حکمت کی با تیں سیکھ کر اطمینان قلب میلئے ہی تو بہ کی تھی، گراس کے باوجود یہ اس پڑھا اے حاصل نہ ہوا۔ جس دِن اس کے شاگر دوں نے بھی اے چھوڑ دیا 'وہ ایک درخت کے نیچ بیٹھا اپنے بار بے سوچ رہا تھا'کہ وہ کیا کرے' کس راتے پر چلئے اس کے ذہن میں بہت سے وسوے آرہے تھے' اے اپنے بیوی بچے اور حکومت وسلطنت کی یاد بھی آرہی تھی۔ سورت خروب ہونے تک وہ سوچتا رہا' اس خور دفکر کا نتیجہ بیہ ہوا کہ بالآخر اے جیل کا اعلیٰ مقام عاصل ہوگیا اور وہ'' برھا'' بن گیا۔ لینی اس کی روشنی ہے مشرق ومخرب روشن ہوگئے۔ اس مقام پر چینچنے ہوگیا اور وہ'' برھا'' بن گیا۔ لینی اس کی روشنی ہے مشرق ومخرب روشن ہوگئے۔ اس مقام پر چینچنے

کے بعد بدھا کواپ ول میں راحت اطمینان اور سکون کا احساس ہوا اور اسے پتہ لگ گیا کہ جس اطمینان قلب کو وہ ڈھونڈ رہا تھا وہ اسے ل گیا۔ چنا نچہ اب اس نے وعظ وقصیحت اور لوگوں کورا و راست پرلانے کا عزم کیا۔ اس نے سارادہ با ندھا کہ وہ لوگوں کو دنیاوی زندگی سے ہٹا کراصل اور حقیقی زندگی کی طرف لائے گا۔ اس وقت بدھا کی عمر بینیتیس برس تھی۔ وہ دوبارہ جنگل میں اس مقام پر گیا جہاں پراس کی ملاقات اپنے دونوں استادوں 'الارا' اور 'اور داکا' سے ہوئی تھی وہاں ہو گئی میں اپنا تھی کہ ان اور نارس میں اپنا تھی کہ ان اور انہیں اپنا تھی بنالیا۔ آہت پہنے کا خواد کر ان تک اپنا پیغام پہنچایا اور انہیں اپنا تھی بنالیا۔ آہت ہو گئی شاگر دوں کو ڈھونڈ ا۔ انہیں ڈھونڈ کر ان تک اپنا پیغام پہنچایا اور انہیں اپنا تھی بنالیا۔ آہت ہو گئی شاگر دوں کو ڈھونڈ ا۔ انہیں ڈھونڈ کر ان تک اپنا پیغام پہنچایا اور انہیں اپنا تھی بنالیا۔ آہت ہو گئی شاگر دوں کو ڈھونڈ ا۔ انہیں ڈھونڈ کر ان تک اپنا پیغام پہنچایا اور انہیں اپنا تھی بنالیا۔ آہت ہو گئی شاگر دوں کو ڈھونڈ ا۔ انہیں ڈھونڈ کر ان تک اپنا پیغام پہنچایا اور انہیں اپنا تھی بنالیا۔ آہت ہونڈ کر ان تک اپنا پیغام پہنچایا اور انہیں اپنا تھی بنالیا۔ آہت ہونگر کر ان کے داست پر چل

تویہ بدھاکے قصے کا خلاصہ تھا۔ بغور دیکھنے سے یہ بات سامنے آجاتی ہے کہ بدھاا در ابراہیم بن ادھم کے واقعے میں جرت آگیز مشابہت ہے۔ دونوں نے بادشاہت بیوی اور بچوں کوچھوڑا' اس مشابہت پر جران ہوتے ہوئے مشہور مستشرق گولڈ زیبر کہتا ہے کہ دوسری ہجری صدی کے صوفیاء نے جس طرح ابراہیم بن ادھم کا واقعہ تھل کیا' جو بلخ کا شنر ادہ تھا' جس طرح اس کی درویشانہ زندگی اور اس کی مشققوں اور دیاضتوں کا ذکر ملتا ہے' دراصل انہوں نے بدھاکی زندگی سے اس کا عکس لیا اور اس سے متاثر ہوکریہ سار اواقعہ تھل کیا۔ (۱۱)

ای مسئے پر بحث کرتے ہوئے ایران کے مشہور محقق ڈاکٹر قاسم غنی کہتے ہیں ''گولڈ زیبر کا خیال کسی حد تک درست ہوسکتا ہے' کیونکہ انسان عام طور پراس طرح کے واقعات سے متاثر ہوتا ہے۔ ماضی شن بھی اس کی بہت ساری مثالیں ملتی ہیں۔ آگے کہتا ہے بدھا کا واقعہ جس طرح کہ بدھا کی کتابوں میں ندکور ہے' ابراہیم بن اوہم کے واقعے سے بہت زیادہ مشابہت رکھتا ہے۔ براہیم بن اوہم کے واقعے سے بہت زیادہ مشابہت رکھتا ہے۔ براہیم بن اوہم کے دانعے سے بہت نیادہ مشابہت رکھتا ہے۔ براہیم بن اوہم کے واقعے سے بہت نیادہ مشابہت رکھتا ہے۔ براہیم بن اوہم کے دائے جانے اسبانی کی کتاب ''حلیة براہیم بن اوہم والے واقعے کو بہت ساری کتابوں میں نقل کیا گیا جیسے اصبانی کی کتاب ''حلیة کی دائے ہیں گر سب کا لا دلیا ''۔ شخ عطار کی کتاب '' شخر ہوالا ولیا '' وغیرہ۔ اگر چہ الفاظ تو ان کے مختلف ہیں گر سب کا

خلاصه ایک بی ہے اور اس خلاصه اور بدھا کے واقعے میں حمرت انگیز مشابہت "(۱۲)

ابراہیم بن ادھم کے علاوہ بہت سے اکابرصوفیا اور اقطاب بچوں اور بیوی کے معاطم میں اسلامی نقط نظر سے مختلف رائے رکھتے ہیں۔ان میں سے چندا کیک کوہم یہاں بیان کرنا چاہیں گے۔
طوی اور عطار نے ابراہیم بن ادھم نے قال کیا کہ وہ کہتے ہیں'' جب کوئی فقیر شادی کر لیتا ہے تو اس کی مثالی ایسی ہے کہ وہ گویا کشتی میں سوار ہوگیا۔اور جب اس کے ہاں اولا دبیدا ہوگی تو گویا وہ کشتی ؤوب گئی۔''(۱۳)

سبروروی سے منقول ہے کہ انہوں نے کہا ''جوعورتوں کی رانوں کا عادی ہوگیا' وہ بھی کامیا بنہیں ہوسکتا۔''(۱۴)

ابوطالب کمی جوصوفیوں کے مشہورامام تھے،ان کی تاریخ وفات 386ھ ہے اُنھوں نے ابوسلمان درانی التوفی 215ھ جسے قطب کے نام سے پکاراجا تا ہے کے حوالے سے قل کیا ''جس نے نکاح کیا وہ دنیا کی طرف متوجہ ہوگیا۔''(۱۵)

سپروردی نے اپنی کتاب''عوارف'' جوصوفیوں کی مشہور کتاب ہے میں ابوسلمان درانی میں ابوسلمان درانی کے نقل کیا'' میں نے اپنے اصحاب میں ایک شخص کو بھی نہیں دیکھا جوشاوی کے بعدا پنے مقام اور مرتبے پرقائم رہ سکا ہو۔''(۱۲)

کی نے سیدالطا کفہ جنید بغدادی ہے بھی نقل کیا ''مرید کیلئے میں یہ نصیحت کروں گا کہ وہ شادی کر کے اپنی توجہ کومنتشر نہ کرے۔''(۱۷)

بشر بن حارث ہے بھی منقول ہے۔اس ہے پو چھا گیا کہ لوگ آپ کے بارے میں باتیں کرتے رہتے ہیں اس نے پوچھالوگ کیا کہتے ہیں؟ کہا گیا کہ وہ کہتے ہیں کہ آپ نے سنت لینی زکاح کوچھوڑ دیا۔ تواس نے کہاانہیں بتا دو کہ میں سنت کوچھوڑ کرفرض میں مشغول ہوں۔

ایک اور دفعہ جب ان سے سوال کیا گیا تو وہ کہنے لگا کہ قرآن پاک کی آیت "ولھن مثل الذی علیهن" بعنی جس طرح کہ عورتوں کے فرائض بین ای طرح ان کے حقوق بھی ہیں۔ اس آیت کے ڈرسے میں نے نکاح نہیں کرتا کہیں ایسانہ و میں ان کے حقوق ہی پورے نہ کرسکوں۔ قو

مرید کیلئے بہتریہ ہے کہ وہ شادی نہ کرے۔(۱۸)

سہروردی کہتے ہیں'' شادی کی وجہ سے عزیمت کے مقام سے انز کر رخصت کے مقام پر
آجاتا ہے' اسے ہروقت مال و دولت میں کی کا خوف رہتا ہے۔ وہ بیوی بجوں کا قیدی بن جاتا
ہے۔ وہ زہدا ختیار کرنے کے بعد و نیا کی طرف متوجہ ہو جاتا ہے اور طبعی نقاضوں کے پیش نظر دہ
لہب ولہو میں مصروف ہو جاتا ہے۔''(19) اس کے بعد سہروردی نے ایک موضوع اور مکذ دب
صدیف نقل کی کہ حضور "نے فر مایا'' دوسو برس کے بعد تم میں ہے بہترین خص وہ ہوگا جو جھدالا
ہو۔' صحابہ نے پوچھایارسول اللہ جلکے بوجھ والے سے کیا مراد ہے؟ تو حضور نے فر مایا کہ جس کے
بال بیچ نہ ہوں۔ بعض فقراء سے جب شادی کے بارے میں پوچھا گیا تو ان کا کہنا تھا کہ میں تو
مادی کی بجائے اپنے فنس کو بھی طلاق و بینا جیا ہتا ہوں۔ (۲۰)

ایک اور مشہور صوفی محمہ بن ابراہیم النفری الرندی التوفی 792ھ نے سہل بن عبداللہ التسری نے اور مشہور صوفی محمہ بین : عور توں کی باتیں سننے اور ان کی طرف مائل ہونے ہے بجو۔
التسری نے کہ عور تیں حکمت کے کاموں سے دُور اور شیطان سے قریب ہوتی ہیں۔ وہ شیطان کے بھونہ بین جوان کی طرف مائل ہوگا وہ ان پھندوں میں پھنس جائے گا۔ جوان سے دور رہے گا شیطان اس سے مایوس ہو جائے گا۔ شیطان سب سے زیادہ عور توں کی طرف مائل ہوتا ہے۔
عورت جہاں بھی ہوگی وہ شربی ہوگی۔ جب تم کسی خض کود کھوکہ وہ عور توں کی طرف مائل ہے 'تو تم اس سے مایوس ہو جاؤ۔ بو چھا گیا کہ حضور کی حدیث ہے کہ دنیا میں جھے تمن چیزیں پندین جن میں سے ایک عورت ہے۔ تو تستری نے کہا نبی معصوم ہے۔ اس کے باوجودان عور توں نے حضور گا میں سے ایک عورت ہے۔ تو تستری نے کہا نبی معصوم ہے۔ اس کے باوجودان عور توں نے حضور گیں ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی اس آنہ مائٹ ہیں تو اسے ہلاک کرویتی ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے آئیس آن مائٹ بین آنہ مائٹ ہیں۔ " (۱۲)

اس طرح ایک اور صوفی حذیف الرحثی المتونی 207ھ سے منقول ہے کہ اس نے کہا " آز ماکش کے وقت اگر آ دی کو میا فقیار دیا جائے کہ دہ چاہے تو شادی کر لے اور چاہا پی گردن اُڑا لے تواسے چاہئے کہ وہ شادی کی بجائے گردن اُڑانے کواختیار کرلے۔''(۲۲)

ابن الملقن سراج الدين ابوحفص عمرعلی المصری التوفی 804ھ نے اپنی کتاب میں کہارِصو فیہ کے بارے میں نقل کیا کہ وہ کہتے ہیں'' جوشخص بھی شادی کے معاملات میں الجھ گیا اس کی حالت میں داضح تبدیلی نظرآئی۔'' (۲۳)

شعرانی نے رباح بن عمرو القیسی جوادائل صوفیا میں سے ہیں سے نقل کیا کہ دہ کہتا ہے ''آ دمی اس وقت صدیقین کے مقام پر پہنچتا ہے جب وہ اپنے بیوی کوابیا چھوڑ دے کو یا وہ بیوہ ہوگئی۔ بچوں کوابیا چھوڑ دے کو یاوہ پیتم ہو گئے اور بیا بانوں میں بھٹکنے گئے۔'' (۲۴۲)

ا کیاورمشہور صوفی ابوالحن علی البجوری التونی 465ھ ابراہیم الخواص کے حوالے سے ایک عجیب وغریب قصنقل کرتے ہیں جس سے بعد چاتا ہے کہ صوفی بوی بچول کورک کرنے کے حوالے ے كس انتها تك بين كي سكت بين؟ ابراہيم الخواص كہتے بين" بين ايك بستى بين كيا تا كمايك بزرگ کی زیارت کرسکوں۔ جب میں اس کے گھر میں پہنچاتو بڑا صاف ستھرا گھر تھا۔عبادت خانے کی طرح اس کی صفائی ستھرائی کا خاص اہتمام کیا گیا تھا۔گھر کے دونوں کناروں پرمحراب بے ہوئے تھے۔ایک میں شخ بیٹے ہوئے تھے اور دوسر مے محراب میں ایک بوڑھی می صاف سھری عورت بیشی ہوئی تھی ۔ کثرت عبادت کی وجہ سے کلام کرنے میں بھی انہیں دشواری پیش آرہی تھی۔ میری آید پرانہوں نے خوثی کا اظہار کیا' میں وہاں تبین دِن رہا' جب میں نے واپسی کاارادہ کیا تو شیخ ے میں نے بوچھار عفیفداور یاک دامن عورت کون ہے؟ تو وہ کہنے گئے ایک اعتبار سے میرے چاکی بٹی اور دوسرے اعتبارے میری ہوی ہے۔ میں نے کہا گزشتہ تین دِن سے قومیں آپ کے درمیان اجنبیت محسوس کرر مامول \_ بزرگ کینے سلکے ہال بیا جنبیت تین دِن سے نہیں بلکہ گزشتہ 65 برسول سے ہے۔ میں نے ان سے اس اجنبیت کا سب یو جھا تو کہنے گگے بھین میں ہمیں ایک دوسرے محبت ہوگئ کین اس کے والداس کی شادی مجھ سے کرانے پر آبادہ نہ تھے۔ ہماری محبت کا جرحیا ہوااورائغم میں اس کے والد انتقال کر گئے۔میرے والد چونکہ اس کے چیا تھے لبذا انہوں نے اس کا نکاح مجھ سے کیا۔شادی کی مہلی رات وہ مجھ سے کہنے گلی دیکھواللہ نے ہم پر کتنی

بڑی نعت کی کہ ہمیں ایک دوسر ہے کے ساتھ طادیا اور ہمارے دِلوں کو گنا ہوں اور غلطیوں ہے دُور کردیا۔ تو میں نے کہا ہاں یہ بات توضیح ہے۔ وہ کہنے گئی آج رات ہم خواہشات نفسانی ہے اپنے آپ کوردکیس کے اپنی مراد حاصل نہیں کریں گے اور اس نعت عظیمہ پراللہ کا شکر اوا کریں گے۔
میں نے کہا ٹھیک ہے۔ اگلی رات اس نے یہی بات پھر کی۔ تیسری رات میں نے اس سے کہا ہم نے دور اتیں تیم ری وجہ سے تم اللہ کی عبادت کرو۔ پینے میں گزر گئے ہم نے ایک دوسرے کو نہیں چھوا۔ ہم یونی پوری عمر نعت کا شکر اوا کرتے بینے میں گزر گئے ایک دوسرے کو نہیں چھوا۔ ہم یونی پوری عمر نعت کا شکر اوا کرتے ہوئے گزاریں گے۔'(۲۵)

اس واقع کونقل کرنے کے بعد البجوری مزید لکھتے ہیں۔ ضلاصہ کلام ''سب سے پہلافتہ جس نے حضرت آدم پر قابو پایا وہ مورت تھی۔ و نیا ہیں جو پہلافتہ ظاہر ہوا لیعنی ہا بیل اور قابیل والافتہ اس کی اصل مورت تھی۔ جب اللہ تعالی نے دو فرشتوں کو عذاب دیا تو اس کی وجہ مورت تھی۔ یہ مورت البتدائے آفرینش سے لے کرآج تک دینی اور دنیا وی فتتوں کا سبب ہواوراس کی وجہ یہ کہ حضور گنا ان کے بارے میں فرما دیا '' اپنے بعد میں سردوں کیلئے مورتوں کیلئے کوئی بڑا فتہ نہیں چھوڑ کر جا رہا۔'' جب ظاہر کے اعتبار سے ان کا فتحا تنابر اسے تو باطن کے اعتبار سے کیسا ہوگا؟

میں علی بن عثان جلائی حالانکہ حق تعالی نے جھے گیارہ برس تک شاوی کی آفت ہے محفوظ رکھا میں بھی اس فقتے میں پڑگیا تھا۔ میرا ظاہراور باطن اس کی اداؤں کا اسیر ہوگیا تھا۔ ایک برس تک میری یہ حالت رہی۔ قریب تھا کہ دینی معالمے میں جھے شدید نقصان کا سامنا کرنا پڑتا 'کہ حق تعالیٰ نے کمالی فضل اور مہر بانی ہے میرے مسکین قلب کوسکون اور اطمینان بخشا 'مجھ پر مہر بانی کی اور اس آفت ہے جھے چھٹکا را حاصل ہوا۔ تو اس راستہ یعنی تصوف کی بنیاد تج مید (عور توں کوترک کرنا) پر ہے۔ جب صوفیوں میں تزوی کینی شادی والا معالمہ آیا تو ان میں اختلا فات پیدا ہو گئے اب انہیں سمجھ نہ آئی کہ وہ کی لئکر کو گلست دیں؟ وہ شہوت والے لئکر کا مقابلہ کریں؟ جس کی آگ کو بھانا محنت اور ریاضت کے ذریعے ہے تی ممکن ہے اس لئے کہ جب بھی کوئی آفت آئی ہے تو اس آفت کے ذریعے ہے تاب سات کو بھانا محنت اور ریاضت کے ذریعے ہے تاب سات کو بھانا محنت اور ریاضت کے ذریعے ہے تاب سات کو تربیع

ہے ہی اس آفت سے نبٹا جاتا ہے۔ شہوت دوطریقوں سے زائل کی جاسکتی ہے۔ ایک تو وہ ہے جو انسان کی طاقت میں شامل ہے اور جسے انسان اپنی عزم وہمت کے ذریعے حاصل کرسکتا ہے اور وہ ہے ہو ہے بھوک۔ بھوکارہ کر انسان شہوتوں کا مقابلہ کرسکتا ہے۔ اور دوسری صورت یہ ہے کہ انسان اس کا اسیر ہوجائے 'اپنی طاقتیں اس کے سامنے سپر وکردے ۔ بیشہوت اس کے تمام اعضا پر قابو پاکر انہیں کسی کام کا نہجھوڑیں' اس سے مقام عبدیت تک کوچھین لے۔

احمد بن جماد السرحى جو ماوراء النهرك علاقے ميں مير ساتھ عمادت ورياضت ميں مصروف تھا اسے ايك بار پوچھا گيا كه آپ كوشادى كى ضرورت محسول نہيں ہوتى ؟ اس نے كہا نہيں ۔ پوچھا گيا كيوں؟ تو اس نے كہا عام طور پر مير سے او پر دوحالتيں ہوتى ہيں أيا تو ميں اپنہ آپ ميں اپنہ ميں ہوتا عاب ہوتا ہوں اور يا جمھے ہوش وحواس كا ادراك ہوتا ہے ۔ جب ميں عائب ہوتا ہوں تو ہم جھے دونوں جہانوں كى كوئى فكرنہيں ہوتى اور جب ميں اپنے ہوش وحواس ميں ہوتا ہوں تو معلے دو ہزار حوروں سے اچھى گتى ہے۔ ول كوجس طرح مشخول كيا جائے وہ اس طرف مائل ہوجاتا ہے۔ "(٢٧)

سراج طوی نے ایک صوفی کا واقع نقل کیا جس نے ایک عورت سے نکاح کیا تھیں برس انتہے دیے مگروہ عورت باکرہ ہی رہی ۔ ( ۲۷ )

عطار نے عبداللہ بن خفیف جومشہور صوفی ہیں کے حوالے سے نقل کیا کہ اس نے چار سو عور توں سے شادی کی گرکسی سے بھی جماع نہیں کیا۔(۲۸)

كوئى يوچينے دالاير سوال كرسكتا ہے كه چران نكاحوں كامقصد كياتھا؟

شعرانی نے ایک اورصوفی یا قوت العرثی کے حوالے نقل کیا کہ اس نے اپنے شخ کی بیٹی سے نکاح کیا۔ وہ لڑکی اٹھارہ برس تک اس کے پاس رہی مگر اس کے والد کے شرم دھیا کی وجہ سے وہ اس کے قریب نے گیا اور جب یا قوت العرثی کا انقال ہوا تو وہ لڑکی باکرہ ہی تھی۔ (۲۹)

شعرانی نے ایک اور صوفی مطرف بن عبداللہ الشغیر جومتقد مین صوفیا میں ہے ہے کے حوالے نے ایک اور کھانے کوڑک کیا تواس سے کرامت کاظہور

ضروربهضرور بوگاـ "(۳۰)

ای طرح شعرانی نے اپنی کتاب'' تنبیہ المغترین'' میں ایک صوفی کے حوالے نے قال کیا۔ وہ کہتے ہیں'' جس نے شادی کی اس نے دنیا کو اپنے گھر میں داخل کرلیا اس لئے شادی سے اجتناب کرو۔'' (۳۱)

ائن الجوزی نے ابوحامدالغزالی ہے نقل کیا کہوہ کہتے ہیں''مرید کوشادی میں مصروف نہیں ہونا چاہئے' اس لئے کہ شادی میں مشغول ہو کروہ اس راہ سے ہٹ جائے گا۔ جواللہ کے علاوہ کسی اور چیز میں انس حاصل کرتا ہے وہ اللہ ہے وُ ور ہوجا تا ہے۔'' (۳۲)

اس طرح کی اور بھی بہت ساری مثالیں ہیں، جن میں صوفیوں کے عجیب وغریب اقوال و آراہمیں ملتی ہیں \_

صوفیوں نے اپنی کتابوں میں ترک نکاح اور شادی کی برائیوں بارے متعقل ابواب قائم
کے ہیں اور سے بات ذکر کی ہتا جہیں کہ صوفیوں نے سے خیال عیسائیوں اور یہودیوں سے لیا 'جواس طرح علیحدگی اور رہبانیت کو اختیار کرتے ہوئے ان کے طریقے پرچلتے ہوئے ان کی سنت کو اپنات کے مودیوں اور عیسائیوں کا اتباع کرتے ہوئے ان کے طریقے پرچلتے ہوئے ان کی سنت کو اپنات ہوئے صوفیوں نے اللہ اور اللہ کے رسول کے احکامات کی مخالفت کی طال تکہ خدا اور سول کے حکم آنے کے بعد دیگرتمام چزیں منسوخ اور ختم ہوجاتی ہیں۔ اللہ تعالی اپنی کتاب میں عورتوں کے ساتھ تکاح کا حکم دیتے ہیں اور دو، تین اور چارتک نکاح کی اجازت دی۔ خوف کے وقت سے اجازت دی کہ صرف ایک سے ہی نکاح کیا جائے۔ ارشاہ خداوندی ہے ''و ان خفت م الا اجازت دی کہ صرف ایک سے ہی نکاح کیا جائے۔ ارشاہ خداوندی ہے ''و ان خفت م الا خفت مالا تعدلوا فی الیتامی فانک حوا ما طاب لکم من النساء مثنی و ثلاث و رباع فان خفت م الا تعدلوا فو احدة او ما ملکت ایمانکم ذلک ادن الا تعدلوا فو احدة او ما ملکت ایمانکم ذلک ادن الا تعدلوا فو احدة او ما ملکت ایمانکم ذلک ادن الا تعدلوا فو احدة او ما ملکت ایمانکم ذلک ادن الا تعدلوا فو احدة او ما ملکت ایمانکم ذلک ادن الا تعولوا (۲۳۳)

ایک اور مقام پر فرمایا "و انکحو الآیامی منکم و اسمالحین من عباد کم و امانکم ان یکونوا فقراء یغنیهم الله من فضله والله سمیع علیم. "(۳۳) الله تعالی نے شادی کوسکون اور اطمینان قلب، کے حصول کا سبب بنایا۔ چنانچه الله یاک

فرائے میں ''ومن آیاته ان خلق لکم من انفسکم ازواجا لتسکنوا الیها وجعل بینکم مودة و رحمة ان فی ذلك لایات لقوم یتفکرون (۳۵۲)

حضور نے بھی شادی کی ترغیب فرمائی اور شادی سے اعراض کرنے والوں کو تنبیہ فرمائی۔

ایک طویل حدیث جسے امام بخاری اور امام سلم نے نقل کیا ہے۔ حضرت انس فرمائے ہیں ' صحابہ

کرام میں سے پھے لوگوں نے از واج مطہرات سے حضور کے روز وشب کی معمولات بارے

پو چھا۔ بعد میں بعض صحابہ کہنے گئے کہ میں آئندہ بھی گوشت نہیں کھا وَں گا۔ بعض نے کہا میں بھی دوز ب نکاح نہیں کروں گا۔ بعض نے کہا میں بھی بستر پرنہیں سووں گا۔ بعض نے کہا میں بھی دوز ب نکاح نہیں کروں گا۔ بعض نے کہا میں بھیشہ روز ب رکھوں گا اور بھی افظار نہیں کروں گا۔ جب حضور گواس کی اطلاع ہوئی تو آپ نے ایک خطبہ ارشاد فرمایا اللہ کی تعریف کی اور پھر فرمایا کہوگوں کو کیا ہوا کہ وہ اس اس طرح کی باتیں کرتے ہیں 'لیکن میں تو نماز بھی پڑھتا ہوں اور سوتا بھی ہوں' روزہ بھی رکھتا ہوں اور افطار بھی کرتا ہوں' عورتوں سے میں تو نماز بھی پڑھتا ہوں اور سوتا بھی ہوں' روزہ بھی رکھتا ہوں اور افطار بھی کرتا ہوں' عورتوں سے میں کرتا ہوں۔ جو میری سنت سے اعراض کرے گاوہ ہم میں سے نہیں ہے۔'' (۲۳۹)

ای طرح ایک اور حدیث میں حضور یے فرمایا '' زیادہ بچے جننے والی اور محبت کرنے والی عورت سے شادی کرواس لئے کہ قیامت کے دِن امت کی کشرت کی وجہ سے میں فخر کروں گا۔''(۲۷) اور حضور کے فرمایا'' و نیاوی اشیاء میں سے جھے خوشبوا ورعورتیں پہند ہیں۔اور میری آئھوں کی شخشک نماز میں ہے۔''(۲۸) حضرت ابوذر سے منقول ہے کہ حضور کے فرمایا'' بیوی کے ساتھ جماع کرنا بھی صدقہ ہے۔''صحابے نے بوچھایار سول اللہ ایک آدی اپنی شہوت بوری کرتا کے ساتھ جماع کرنا بھی صدقہ ہے۔'صحابے نے فرمایا اگروہ یہ کام حرام طریقے سے کرتا تو کیا اسے کناہ نہ ہوتا۔صحابے نے کہا ہاں یارسول اللہ ۔حضور کے فرمایا جب وہ طال طریقے سے کرتا تو کیا تو اسے اس کا اجربھی ملے گا۔''(۲۹)

امام ابلسنت احمد ابن طنبل ؓ نے اس حوالے سے کیا خوبصورت بات ارشاد فرمائی ہے'' ترک نکاح اور عورتوں سے دُوری کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ حضور ؓ نے اپنی زندگی میں چودہ مرتبہ نکاح فر مایا اور جب آپ کا انتقال ہوا تو 19زواج مطہرات حیات تھیں۔'' مزید فرماتے ہیں'' اگر بشر بن الحارث نکاح کرتے تو ان کے سارے معاملات سدھر جاتے۔ اگر لوگ نکاح کور ک کر دیں گے تو غزوہ جہادر ہے گا اور نہ ہی تجے۔ حضور صبح اٹھتے تو آپ کے پاس کوئی بھی چیز مال و دنیا میں سے نہ ہوتی 'اس کے باوجود حضور نے نکاح کو اختیار کیا اور لوگوں کو بھی اس کی ترغیب دی۔ عزلت نشینی ہے منع فر مایا۔ لبندا جو محض حضور والے عمل سے اعراض کرے گا' وہ گمراہ ہوگا۔ یعقوب علیہ السلام نے پریشانی کے دِنوں میں نکاح کیا' جس سے ان کی اولا دہوئی۔ حضور نے بھی فر مایا کہ عور تیں مجھے اس دنیا میں محبوب ہیں۔' (۴۸)

سیاسلام کی صحح اور درست تعلیمات بین اور ان تعلیمات کی بنیاو دو چیزیں ہیں' کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ ۔ دوسری جانب صوفیا کے اتوال ہیں جنہوں نے اسلام کے ان دو بنیادی می خذیعنی کتاب وسنت کو اخذ کرنے کے بجائے ہندوؤں' کا ہنوں اور بدھوں کے طریقوں پر چلنا پہند کیا۔ اس امر میں کوئی شک نہیں کہ عزلت شینی اور خلوت نشینی کا تعلق اسلام سے نہیں بلکہ عیسائیت ہے ہے۔

 رب کے درمیان کوئی تجاب اور و دری ندر ہے۔ لیکن جب کوئی شخص یدد کھے کہ وہ اپنی اس صالت پر صرفہ بنیں کوئی خلطی میں مسکما اور شاوی کے بعد بھی اس کی لیافت اور تمام استھے اعمال قائم رہیں گئے وہ کوئی خلطی نہیں کرے گا تو وہ شادی کرسکتا ہے۔ لیکن جس کا قلب رائخ ہوا ہے کوئی مجبوری نہ ہوا وراپخ نفس پر اسے قابو بھی ہوتو اس کیلئے بہتر یہ ہے کہ وہ اپنے کنوارگی کی حفاظت کرے۔ جوشادی کر لے تو اس نے اس نے

اس طرح کی مثالیں اور بھی ملتی ہیں۔

یہ میسائیوں کی تعلیم ہے۔ ترک شادی کے حوالے سے ان کا بید مسلک مشہور ہے۔ انہی تعلیمات سے متاثر ہوکر مشہور ہا دری تعلیمات سے متاثر ہوکر مشہور پا دری اور یجن جے مقدس شخصیت شار کیا جاتا ہے جس کی پیدائش 185 ءُ وفات 254ء ہے نے اپناؤ کرکاٹ لیا۔ (۴۵)

یہ بات قابل ذکر ہے کہ صوفیوں میں ہے بعض لوگ بھی اس طرح کے کام کرتے رہے بعنی نکاح سے بیخ کیلئے وہ مجبوب بن جاتے بعنی اپنا ذکر کاٹ لیتے شعرانی نے عبدالرحمٰن المجذوب کے حوالے نقل کیا''وہ مشہور اور اکا ہراولیاء میں سے تھے علی الخواص ان کے بارے میں کہتے ہیں جو مخض بھی شہر میں داخل ہوا' اس کی حالت آ ہتہ آ ہتہ تبدیلی ہوتی گئی اور نیکی کے معاملات میں بھی کی آئی' سوائے شخ عبدالرحمٰن المجذوب کے جس نے جذب کے ابتدائی دِنوں میں بی این ذکر کوکا نے دیا تھا۔'' (۲۷)

ہندوستان کے ایک ادرصوفی کے بارے میں بھی اس طرح کا واقعہ منقول ہے۔ (۲۷) مشہور مشتشر ق ہینس لکھتا ہے''عیسائیوں میں بیہ بات مشہور ہے کہ وہ ترک ازواج کو امور واجباور اللہ تعالیٰ کے قرب کا ذریعہ گردانتے ہیں۔'' (۴۸)

عیسائیوں کی تعلیمات میں ہے ایک تعلیم ونیا کوترک کرنا' مال و دولت سے دُوری' مجوک' پیاس' بربخگی اختیار کرنا' دنیا کی زیب و آرائش ہے دُور بھا گنا اور حلال چیزوں سے اجتناب کرنا بھی شامل ہے۔ دراصل بیا کیے طریقہ تھا جوانہوں نے خود ہی ایجاد کیا اور اس ذریعے سے اپنے نفس اور جان کوعذاب میں ڈال دیا۔'' انجیل میں حضرت سے علیہ السلام کے حوالے ہے منقول ہے'' زمین میں اپنے خزانے دفن نہ کروجنہیں دیمک لگ جاتی ہے اور جہاں چورنقب لگا کر انہیں لوٹ سکتے ہیں' بلکہ اپنے خزانے آسان پرجمع کروجہاں نہ ہی دیمک ہے اور نہ ہی چوروں کی نقب اس لئے کہ جہاں تہارا خزانہ ہوگاو ہاں ہی تبہارادِل ہوگا۔''(۴۹)

حضرت عيسىٰ بي مزيد منقول إن كوئى بھى آوى ايك وقت ميں دوآ قاؤل كى خدمت نہيں كرسكنا\_ ووايك سے محت كرے كا اور دوسرے سے بغض \_ايك كا احر ام كرے كا اور دوسرے كى تحقیرتم ایک وقت میں اللہ اور مال وونوں کی خدمت نہیں کر سکتے اس لئے میں تمہیں کہتا ہوں اپنی زندگی کھانے اور پینے پر بی صرف نہ کردول زیب وآرائش میں بی خرج نہ کردو ۔ کیا زندگی کھانے ہے بہتر نہیں کیا انسان کا جسم لباس ہے بہتر نہیں۔آسان میں اڑنے والے پرندوں کی طرف و کیموو کیتی بازی کرنے بیں اور نہ ہی اپنے لئے خزانے جمع کرتے ہیں۔ آسان پررہنے والانتہارا مقدس باپ انہیں کھا ، ویتا ہے۔ کیاتم پرندوں سے افضل نہیں۔ جوان پرندوں کو کھا تا دیے پر قاور ہوہ تمہیں بھی کھاناد سے سکتا ہے۔ تم لباس کے چکروں میں بی کون پڑے دہتے ہو کھیتی بازی کے کیڑوں مکوڑوں کی طرف دیکھووہ کیسے بروھتے ہیں؟ ندوہ تھکتے ہیں اور نہ ہی وہ بھی کیڑے بنے کے جمیلوں میں بڑے۔لیکن میں تہمیں کہتا ہوں کہ سلیمان علیہ السلام اپنی تمام ترعزت اور بادشاہت کے باوجودایک ہی لباس بہنتے تھے۔ اگروہ اپنا پرانالباس چھوڑ دیتے تواللہ برنے دن انہیں نیالباس دیتا کیاتم اس کے حقد ارنہیں ہو۔ بات صرف آئی ہے کہ تمہاراا بمان کمزور ہے۔ یہ مجھی نہ سوچو کہ ہم کیا کھا کیں گئے ہم کیا پیس کے ہم کیا پیٹیں گے۔ آسان پرتنہارا مقدس باپ اس بات کوجانتا ہے کہ مہیں ال سب چیزوں کی ضرورت سے لیکن پہلے اللہ سے اس کی خوشنودی اور رضا طلب کرو۔ پیسب بچھ چیزیں شہیں خود بخو دل جائیں گی کل کی فکرنہ کردکل اپنی فکر آپ کر الحارآج كيشر يريو "(٥٠)

انجیل میں یہ بھی منقول ہے" ایک نوجوان حضرت سے علیہ السلام کے پاس آیا اور کھنے لگا اے معلم صادق! ایما کون ساکام ہے جسے میں کروں تو مجھے ایدی زندگی حاصل ہو جائے گی؟ میں علیہ السلام نے اسے کئی جواب دیئے اور پھر کہا: اگر تو کامل بنتا چاہتا ہے تو جااورا پی ملکیت کی ہر چیز

کو چھ و نے اس کے بیسے نقر امیں تقسیم کرد ہے تا کہ آسان پر تیرے لئے بڑا خزا نہ اکٹھا ہو جائے بھر

آ کر میر اا تباع کر ۔ بیس کر وہ نو جوان گھبرا گیا اور افسر دہ وغمز دہ وہاں سے چل پڑا کیونکہ اس کے

پاس بہت مال و دولت تھا۔ حضرت یہ وع علیہ السلام اپنے شاگر دول سے کہنے گئے میں تہمہیں جق

بات بتا تا ہوں ۔ مالداروں کیلئے آسان کی با دشاہت میں داخل ہونا بہت مشکل ہے۔ میں تہمیں یہ

بھی ہمنا ہوں کہ اوز ف تو سوئی کے ناک میں سے گزرسکتا ہے لیکن مالدار اللہ کی بادشاہت میں اس

یہ بھی کہا'' جوا پنا گھر' بہن بھائی' ماں باپ' بیوی بچے اور بھیتی باڑی کومیرے لئے جھوڑے گا اللہ اے سوگنااس کا اجر دیں گے اور اسے ابدی زندگی حاصل ہوگ۔'' (۵۲)

یہ بھی حضرت عیسیٰ علیہ السلام سے منقول ہے''اپنے گھروں میں سونے چاندی اور تا ہے ئے خزانے اکشے نہ کرو کیڑئے جوتے اور لاٹھیاں بھی نہ جوڑو۔'' (۵۳)

یمی کافی نہیں بلکہ ''لُو قا'' ہے اس کی انجیل میں منقول ہے کہ ایک مقام پر بہت سارے لوگ اس کے ساتھ چل رہے تھے'لوقانے مڑکران کی طرف دیکھااور کہا'' جو مخص اپنے مال باپ ، بیوی بچوں' بہن بھائیوں' حتیٰ کہ اپنے آپ کو بھی نہیں چھوڑ سکتا' وہ میرا شاگرد بھی بھی نہیں بن سکتا۔'' (۵۴) مزید کہا'' جوتم میں سے اپنے سارے مال ودولت کوترک نہیں کرسکتا' وہ میرا شاگرد نہیں بن سکتا۔'' (۵۵)

انجیل متی میں منقول ہے ' جب یہ وع نے اپنے اروگر دیہت سے لوگوں کودیکھا تو اس نے عکم ویا کہ سب لوگ بیاباں کی طرف جل پڑیں ایک کا تب ان کے پاس آیا اور کہنے لگا اے معلم میں تمبارا اتباع کروں گالیکن ہم جا کہاں رہے جیں؟ یہوع نے کہالومڑیاں گھنے جنگلوں میں چلتی ہیں' پرندوں آسان میں اڑتے جیں لیکن این آدم کو یہ پہنیس کہ وہ اپناسر کہاں رکھے۔ان کا ایک شاگرد کہنے لگا اے سردار محتر م! محصا جازت دیں کہ میں گھر جا کر صرف اپنے باپ کوفن کر سکول کیوع نے اس سے کہاباپ کوچھوڑ میرے ساتھ میں ہے مردے خود ہی مُردوں کو فن کردیں گے۔'(۵۲) اس طرح کی بہت ساری مثالیں ہمیں انجیلوں اور عیسائیوں کی دیگر کتابوں میں ملتی ہیں اور اس طرح کی بہت ساری مثالیں ہمیں انجیلوں اور عیسائیوں کی دیئا سے ترک تعلق اور دُوری اس بنیاد پر انہوں نے رہبانیت میں انہوں نے تعذیب نفس مشقتوں اور تکالیف کو برداشت کرنا 'ترک نکاح' دنیا سے اجتناب کہوولعب کا ترک اور اس طرح کی بہت می باقیں! ختیار کیس جنہیں سیحی علماء نے اپنی کتابوں میں ذِکر کیا۔

ول ڈیورنڈ نے اپنی کتاب "قصة الحصارة" میں ان سب امور كفصيل سے بيان كيا ہے۔وہ لکھتا ہے'' جب چرچ منظم ہوگیا اور لاکھوں لوگ اس نظام کے تحت آگئے' اب چرچ نے اپنے ہاتھ پاؤں پھیلانے شروع کردیے'ابتدامیں خیال تھا کہ چرج ایسےلوگوں پرمشمل ہے جوعبادت گزاراور صرف این مطلب سے کام رکھنے والے لوگ میں کیکن چرچ نے آ ہتہ آ ہتہ اپ معاملات کو بڑھانا شروع کردیا مثلاً اس نے معاشرے برغور کیا کہ کن کن معاملات میں انسانی كمزوريال سامنے آرہى ہيں اور كس طرح ان كمزوريوں سے فائدہ اٹھايا جاسكتا ہے۔ جرچ نے ان کمز در بول سے فائدہ اٹھاتے ہوئے عام انسان کی زندگی میں آنا شروع کر دیا۔عیسائیوں کی ایک اقلیت الی بھی تھی جواس طریقہ کارکو درست شبھی تھی اوران کے خیال میں یہ عیسائیت کے ساتھ خیانت تھی چنانچدان لوگوں نے جرچ کے دیگر معاملات میں شریک ہونے کے بعد عزات اور تنہائی دالا راستہ اختیار کیا۔ دیگر یادر یوں کی طرح نعتوں میں پلنے کی بجائے انہوں نے فقر عفت اورعبادت والا راسته اختیار کیاجس کا نتیجه به مواکه وه دنیاوی زندگی می کمل طور برکث گئے ۔ان لوگوں کا طرزِ زندگی آ ہتہ آ ہتہ قبولیت حاصل کرتا گیا اور وقت گزرنے کے ساتھ یہ دوسرے ممالک میں بھی پھیلتا گیا۔ اپن زندگی گزارنے کیلئے ان کے پاس اشوکا اور بدھا کی شکل میں کچھنمونے تھے جے انہوں نے افتیار کیا۔اشوکا جوتقریباً دوسو پچاس قبل مسی میں پیدا ہوا تھا اس نے پچھاخلاتی قوانین وضع کئے تھے ان راہبوں نے بھی وہی قوانین اختیار کئے۔اس کے علاوہ یبود بول کی بھی کچھ مثالیں تھیں مثلاً انٹونیو جو یبودی ربی تھا، پیکھم' سرالیں اوراس طرح کے کچھ اور یہودی ر بی تھے جنہوں نے اس ہے قبل تج دادر تنہائی والی زندگی گز اری تھی۔اس وقت تک

جے چے لڑائی جھکڑوں اور جنگوں کے معاملات میں ملوث نہیں ہوا تھا' اورا کیک پادری کامنتہا ئے نظر عام طور بریمی ہوتا تھا کہ وہ مرنے کے بعد ابدی زندگی اور ابدی سعادت یائے گا۔مصر میں بھی عیسائیت کوفروغ ملنے لگا مگر چونکه اس زمانے میں مصرعیش وعشرت کا مرکز تھالہذا لوگ زیادہ تر یادر بوں کی طرف متوجبتیں ہوئے اش کے باوجودمصر میں یادری اپنی انفرادی ادر تجردوالی زندگی ے حوالے سے اپنا تشخص اور پیچان برقر ارر کھنے میں کامیاب رہے۔ پچھ عرصہ کے بعد دریائے نیل کے کنارے بہت سے چرچ بن چکے تھے جن میں سے بعض ایسے بھی تھے جن میں تین سو یادری ادر را ہیا ئیس رہتی تھیں' انٹونیو (251 تا 356) مشہور رئی تھا' وہ بحراتمر کے قریب جبل قلزم کی چوٹی برواقع ایک یہاڑ میں عزلت کی زندگی گز ارر ہاتھا' لوگوں کواس کے بارے میں پیۃ لگا توسب اس پہاڑی مقام کی طرف آنے گئے لوگوں نے اس کیلئے جے ج بنائے اور اس کی زیارت کیلئے وُوروُور ہے آنے لگے۔اس کی دیکھادیکھی اور بھی بہت سے چن بنے لگے اور لوگ اس کے حلقہ ارادت میں داخل ہوتے گئے۔ جب انٹونیو کا انتقال ہوا تو اس وقت اس کے روحانی شاگر داشنے زیادہ تھے کرمحسوں ہوتا تھا جیسے انسانوں کا ٹھاٹھیں مارتا ہوا ایک سمندر ہے۔انٹونیو بہت کم عنسل کرتا تھا اس نے لمبی زندگی یائی اوراس کی کل عمر 105 سال تھی۔روم کے باوشاہ نے اس کی وعوت کی اورا ہے اپنے پاس بلایا، گراس نے انکار کردیا'اس کے بجائے اس نے 90 سال کی عمر میں سکندر بیرکاسفر کیا۔

اس کے بعد دوسرامشہورر بی بیکھم ہے جوئن 325 کو بید اہوا۔ اس نے بھی او چرچ مردول کیلئے اور ایک چرچ عورتوں کیلئے بنایا۔ سات ہزار کے قریب اس کے شاگرہ تھے اور بیسب لوگ مقدس دِنوں میں اکٹھے ہوکر عبادت کرتے تھے۔ جب بیر اہب اکٹھے ہوتے تو عام طور پر اپنی پوری توجہ عبادت پر دیتے تھے جوان کے پاس سامان ہوتا تھا دریائے نیل کے پار جا کروہ سکندر سی شہر میں اسے بچ دیتے تھے اور اس کے بدلے میں اشیائے ضرور پی خرید لیتے تھے۔ عبادت کے علاوہ اس طرح کے مواقع پر چرجی کے سیاس معاملات بھی زیر بحث آتے تھے۔

جوں جوں جرچ بھیلیا گیا بہت سے نئے معاملات بھی پیدا ہوتے رہے۔ بہت سے لوگ

ا يسامنة أئ جن كا خيال تها كه جرج كو حكومتى معاملات مين مداخلت كرني حاسة اوراب علیحدہ نہیں رہنا جا ہے۔ جبکہ بعض لوگ حکومتی معاملات میں عدم مداخلت کے قائل تھے۔ ایب ڈوٹن اس موضوع پرروشنی ڈالتے ہوئے کہتا ہے کہ میکارئیس النیگزینڈر جومشہور ربی تھااور جو تجرد کی زندگی پر بختی ہے عمل کرتا تھا'اس کے بارے میں مشہوریتھا کہ جب بھی کسی یا دری کے بارے میں سنتا کہاس نے طویل عرصے تک عبادت کی تو یہ عبادت میں اس سے بھی آ گے بردھنے کی کوشش کرتا تھا۔اگرعام یا دری پکا ہوا کھاناروزوں کے دِنوں میں کھانے سے اٹکارکرتے توبیرسات برس تک یکا ہوا کھانا کھانے سے اٹکار کرتارہا۔اگر کوئی یا دری رات عبادت کرتے ہوئے گز ارتا تو میکارئیس کئی کئی دِن تک جا گمار ہنا' راتوں کو جا گئے کے حوالے سے اس کے بارے میں ایک قول منقول ہے کہیں راتوں تک مطلل نہیں سویا۔اس طرح بھی ہوا کرروزوں کے ونوں میں روزے کی حالت میں دِن اور رات کھڑے ہوکرعبادت کرتا رہااور ہفتے میں صرف ایک بار ہی کوئی چیز کھا تا تھا۔اس کی خوراک عام طور پر درختوں کے بیتے ہوتے تھے۔ چھ ماہ تک کوڑے کرکٹ والی جگہ پر سوتار ہا۔ برہند ہونے کی وجہ سے اس کے جسم پر کھیاں آ کر بیٹھی تھیں گراس نے اُف تک ندکی۔ بید أن را ہوں میں سے تعاجنہوں نے تجروی زندگی میں انتہا تک پینچنے کی کوشش کی۔

اس کے علادہ سرالیس بھی مشہور رہی تھا جوایک غار میں زندگی گزارتا تھا' غاراتی باندی پر واقع تھا کہ اس سے ملنے کیلئے بہت کم لوگ ہی جرات کرتے تھے۔ جب جیرم اپنے ساتھوں کے ہمراہ سرالیس کی جگہ پر پہنچا تو انہوں نے سرالیس کواس حالت میں پایا کہ اس کے جسم پر گوشت نام کی کوئی چیز نہیں تھی' بٹریں تھی' بٹری کو کھیا نے کیلئے اس کے پاس ایک چھوٹا سا کپٹر اتھا جواس نے اعضائے مخصوصہ پر ڈالا ہوا تھا' اپنے چیرے اور بازؤں کواس نے اپنے بالول کی فرریعے سے ڈھانیا ہوا تھا' اپنے چیرے اور بازؤں کواس نے اپنے بالول کے ذریعے سے ڈھانیا ہوا تھا' غارجواس کی عبادت گاہ بھی تھی' اس میں اس نے کھڑ یوں اور درختوں کے بیتے ایکھے کر کے اس نے اپنا بسر بنایا ہوا تھا' حالا نکہ کسی زمانے میں روم کے اشرافیہ طبقے سے اس کا تعلق تھا۔ اس طرح بعض را بب ایے بھی ہیں جو مخصوص طرح کی نیند لیتے تھے جے کھل نیند اس کہا جا سکتا' اس نیند میں بھی وہ اپنے ہوش وجواس برقر ارد کھتے تھے مثلاً میسارین چالیس برس

تک مکمل نیند کی بجائے ای طرح سوتار ہا بیکھم بچاس برس تک اس عارضی نیند کا سہارالیتار ہا۔ بعض یا دری ایے بھی تھے جو خاموثی کے حوالے مے مشہور ہوئے برسہابرس گزر گئے مگرانہوں نے ا بیے لبوں سے ایک لفظ بھی نہ نکالا لبعض یا دری ایسے تنے جو بھاری وزن اٹھانے کے اعتبار سے شہرت رکھتے تھے۔ کچھا یے تھے جوایے جم کورسیوں اور زنجیروں سے باندھتے تھے بعض ایے بھی تھے جوفخر سے اس بات کو بتاتے تھے کہ اتنے برس ہو گئے اور انہوں نے کسی عورت کا چیرہ نہیں دیکھاتھ پانمام بادری ہی انتہائی کم خوراک لیتے تھے ان میں ہے بعض نے بڑی کمبی زندگیاں یائی ہیں۔ جروم کے مطابق ان یادر یوں کی عام خوراک انجیر ادر جوکی روٹی ہوتی تھی۔ جب میکارئیس بیار ہوا تو اس کے کچھ ساتھی اس کیلئے انگور لے کرآئے مگر وہ اے کھانے برآ مادہ نہ ہوا بلکہ اس نے بیانگورایک ادر یا دری کو بھیج دیئے۔دوسرے یا دری نے وہ آ گے بھیج دیئے بہال تک کے ٹی جے جوں میں سے گھومنے کے بعد سہ انگور دوبارہ میکارئیس کے پاس واپس آ گئے۔اس ز مانے میں ایک رواج تھا کہ انحائے عالم ہے لوگ ان یا در یوں کی زیارت کیلئے آتے تھے اوران زائرین کے ذریعے ہی ان یادریوں کے مجزات ادر عجیب وغریب عادتیں پوری دنیا میں پھیلتی تھیں۔ان زائرین کا کہنا تھا کہ بیہ یا دری مریضوں کو شفا دیتے ہیں اورصرف ایک لفظ بول کر ہی شیطانوں اور جنات کو بھا دیتے ہیں۔ای طرح یادر یوں کے بارے میں یہ بات بھی مشہور تھی کہوہ برے بڑے اژدھاؤں کی آنکھوں میں آنکھیں ڈال کرانہیں بھا گئے یا مرنے پرمجبور کر دیتے تھے۔ گرمچیوں کی پیٹھ پر دریائے نیل عبور کرتے تھے۔

کی بھی چرچ کا اصول بیر تھا کہ اس کا ایک سر پراہ ہوتا اور تمام یا دری اس سر پراہ کی ہربات پر آنکھیں بند کر کے عمل کرتے تھے۔ بیسر پراہ نے آنے والے پادر یوں کا مختلف طریقے ہے امتحان لیتا تھا'ای طرح کا ایک قصہ شہور ہے کہ ایک رئیس خاندان سے تعلق رکھے والاقتص پادری بننے کیلئے آیا تو اس چرچ کے سر پراہ نے اسے آگ میں کو دنے کا تھم دیا' بین کروہ گھبرا گیا مرحم کی وجہ سے مجبور ہوکر اس نے چھلا تگ لگا دی اور آگ نے اسے پچھے نہ کہا۔ اس طرح ایک ادر را ہب کے بارے میں کہا جا تا ہے کہا ہے کہا ہے اس کا رہے اس

وقت تک سیراب کرتار ہے جب تک وہ سرسز اور ہری جری نہ ہوجائے۔ بدراہب کی برس تک دریائے نیل جا کراس لاٹھی کیلئے یا ٹی لا تار ہا' دریائے نیل اس جرچ ہے دومیل کے فاصلے پرتھا مگر اس نے ہمت نہ ہاری بہال تک کہ تیسرے برس اللہ نے اس پرمبر بانی کی اور وہ لاکھی ہری بھری ہوگئی۔ جیروم کہتا ہے کہ ہر جرچ کا سربراہ یادر یوں کو کام میں مصروف رکھتا تھا تا کدان کے ذہن میں شیطانی وساوس پیدا نہ ہوں۔ کسی کووہ زمین کھود نے پر لگا دیتا' کسی کو باغبانی' کسی کو کیٹرا بنخ' سی کوکٹڑی کے جوتے بنانے اور کسی کو برانے مخطوطات کھنے پر لگا دیتا تھا۔ ای طرح کئی پرانے مخطوطات صرف ان یاور یوں کی محنت کی وجہ ہے ہی آج تک جارے پاس موجود ہیں۔مصرکے یا دری عام طور بران برده موتے تھے اوروہ دنیاوی علوم کو حقارت کی نظرے دیکھتے تھے ان کا خیال تھا کہ پیعلوم دھوکہ دینے والےعلوم ہیں اوران کے ذریعے وہ گراہ ہوجا کیں گے۔ایسے یا دری بھی تے جوصفائی کوامیمان کی ضد سجھتے تھے اس لئے عام طور پر وہ نہاتے بھی نہیں تھے۔مشہور راہب سلفیا کے بارے میں مشہور ہے کہ پوری زندگی سوائے انگلیاں دھونے کے ،اس نے جسم کے کسی اور جھے کو پانی نہیں لگایا۔ عام طور پر زنانہ جرج میں ایک سوتمیں کے قریب راببا کیں ہوتی تھیں اوران میں سے کوئی بھی نہ نہاتی تھی اور نہ اپنے یاؤں دھوتی تھی۔ چوتھی صدی کے آخر میں آ کر صفائی ستھرائی کی طرف راہوں کا دھیان گیا۔مشہور یا درمی النگزینڈ رچوتھی صدی کے یا دریوں کی خامی بیان کرتے ہوئے ان کی طرف ایک خرائی ریجی منسوب کرتا ہے کہ وہ نہانے لگ گئے تھے عالانکہ ابتدائی ایام میں تو یا دری زیادہ سے زیادہ اپنامندہی دھوتے تھے۔

مشرق بعید کے علاقوں میں بھی ای طرح کے چرچ اور نظام پایا جاتا تھا۔شام اوراس کے اردگرد کے علاقوں میں دوسو کے قریب چرچ تھے۔شام کے صحراان چرچوں سے بھر ہموئے تھے۔ ان چرچوں میں بعض لوگ ایسے تھے جواپنے آپ کو کسی پھر کے ساتھ باندھ لیا کرتے تھے نہ یہ پھر ہما اور نہ وہ ہلتے 'جس طرح ہندو جو گی کرتے ہیں۔ بعض ایسے تھے جو گھر بنا کر رہنے کو انسان کی حقارت اور کمزوری بجھتے تھے۔ اس لئے پوری زندگی سفر میں بی گزارتے 'پہاڑوں پر چلے جاتے اور جنگی گھاس و غیرہ پر گزارہ کرتے ۔ مؤرخین فل کرتے ہیں کہ شہوریا دری سائمن شامکڑ (390 تا

459ء) صوم کیر کے دوران کھا تانہیں کھا تاتھا جوتھر یبأ چالیس دِن تک چلنا ہے۔اس عرصے میں ایک و فعہ ایسا جھی ہوا ایک و فعہ ایسا بھی ہوا کہ اس نے اپنے حوار یوں سے کہا کہ اسے مخصوص کمرے میں بند کر دیا جائے اور رونی اور پانی کا تھوڑا سا حصہ اس کے پاس رکھ دیا جائے چنانچہ عید کے دِن وہ اس کمرے سے لکا۔جب لوگ اندر گئے تو انہوں نے دیکھا کہ یانی اور روثی ویسے کی و کیی ہی پڑی ہوئی تھی۔

سائمن نے شام کے ثالی علاقوں میں سائمن فورٹ کے قریب اپنے لئے ایک بلندستون سا بنایا تھا جہاں وہ رہتا تھا۔ پچھ عرصے بعدا ہے خیال آیا کہ اگر چہوہ ستون کی بلندی پر بیٹھا ہوا ہے پھر بھی وہ دنیا والوں کے قریب ہے کہذاوہ اپنے ستون کو مزید بلند کرتا گیا' یہاں تک کہ ایک وقت ایسا بھی آیا کیاس ستون کی بلندی ساٹھ فٹ بن گئی چوڑائی میں بیستون تین فٹ ہے زیادہ نے تھا۔ اس ستون کے اوپر چاروں طرف و یواری بنائی گئی تھی تا کہ سائمن ستون سے نہ گرے۔اسی پروہ سوتاتھا اور بہیں عباوت کرتا تھا۔اس چھوٹی می جگہ پرسائن نے تمیں برس گز اربے اس دوران اس نے بارش دھوپ اور سردی برداشت کی۔اس کے بیرو کارسٹر حیوں کے ذریعے اس ستون تک پینچتے۔اے کھانا پہنچاتے اوراس کا فضلہ وغیرہ صاف کر دیتے۔سائمن نے اس ستون پرایخ آپ کو باند ھ رکھا تھا جس کی وجہ ہے رسیاں اس کے جسم میں کھب گئ تھیں اور اس کے جسم میں کئی مقامات بدزخم بن گئے اورخون رہنے لگا مسلسل گندگی اور نامناسب آب و ہوا کی وجہے اس کے زخم خراب ہونے گئے ماحول متعفن ہوگیا' بدبوآنے لگی اوراس کے جسم پر کیڑے پیدا ہوگئے۔ كيژے اتنے زيادہ ہو گئے كہوہ نيچ گرنے لگئے سائن ان كواٹھا كردوبارہ اپنے زخموں پرر كھوديتا اور کہتا: اللہ نے تہمیں خوراک دی ہے'اسے خوب کھاؤ۔اس ستون پر کھڑے ہو کروہ نیچے موجود لوگول سے خطاب بھی کرتا۔ اس کی ان تقاریر کی مجدے بہت ہے بربری راو ہدایت یہ آ گئے وہیں ہے بیٹھ کروہ مریضوں کوعلاج بھی کرتا اور چرچ کی سیاست میں حصہ بھی لیتا۔ستون پر چڑھ کر عبادت کرنے دالا سائن پہلا محض تھا اس کے بعد بدایک طریقہ سابن گیا ، یہاں تک کہ بارہ صدیوں تک ستون پر چڑھ کرعبادت کرنے کو راہبانیت کی معراج سمجھا جاتا تھا۔اب بھی بعض مقامات برراہب اس طرح کی عباد تیں کرتے رہتے ہیں۔ اس طرح کے واقعات ہالبرٹ(۵۸) ڈی می سینفرل(۵۹) سترڈی گواسکے(۲۰) م روکہ بیکس (۲۱)اوروونکل مین (۲۲) کے بارے میں بھی منقول ہیں۔

اسلام نے آکران سب تعلیمات کا خاتمہ کیا'ان کی تہذیب کی اوراصل عقا کہ کو پیش کیا'جو غلواور انحراف تھا آئیں ختم کیا' لوگوں کو انتہا پندی ہے مع کیا' اپنج جم کو تکلیفیں ویے والے طریقے کو غیر شر کی قرار دیا۔ اسلام نے جو روش اور واضح طریقہ لوگوں کے سامنے پیش کیا' وہ انسانی فطرت اور طبیعت کے عین مطابق تھا'جس میں اللہ تعالی نے سلمانوں کو تھم دیا کہ وہ پاک چیزوں اور رزق حلال سے فائدہ اٹھا کیں' ونیا میں سے اپنا پورا حصہ لیں اور راہوں نے اپنی عبادت کے ذریعے جو و تھو سلے قائم کئے سے آئیں من ونیا میں۔ ای طرح اسلام نے یہ بھی تھم دیا کہ سلمان تجرد والی زندگی افتیار کریں۔ ای طرح اسلام نے یہ بھی تھم دیا کہ سلمان تجرد والی زندگی افتیار کریں' فضول فرچی کو چھوڑ کر میاندروی افتیار کریں۔ اس حوالے سے ہمیں قرآن پاک کی بہت می آیات اور بہت ساری احادیث ملتی ہیں۔ ارشادِ فداوندی ہے ''یابنی آدم خدوا زینت کم عند کل مسجد و کلوا واشر ہوا و الا تسر فوا انہ لا یحب المسرفین. قل من حوم زینة اللہ التی اخرج لعبادہ و الطیبات من الرزق قل هی للذین آمنوا فی الحیاۃ الدنیا خالصة یوم القیامة کذلک نفصل من الرزق قل هی للذین آمنوا فی الحیاۃ الدنیا خالصة یوم القیامة کذلک نفصل الآیات لقوم یعلمون. "(۱۳)

اكياور مقام پرارشاوقرمايا: "وابتغ فيما اتاك الله الدار الآخرة ولا تنس نصيبك من الدنيا واحسن كما احسن الله اليلث ولا تبغ الفساد في الارض ان الله لا يحب المفسدين. "(٦٢)

ايك اورمقام پرڤرامايا:"هو الذى خلق لكم ما فى الارض جميعا."(٢٥) ايك اورمقام پرارشاوڤرمايا:"وهو الذى سخّر البحر لتاكلوا منه لحما طريا و تستخر جوا منه حلية تلبسونها وترى الفلك مواخر فيه ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون."(٢٢)

اكِ اورمقام پرارشاوفر مايا: "والله جعل لكم من بيوتكم سكنا و جعل لكم من

جلود الانعام بيوتا تستخفونها يوم ظعنكم و يوم اقامتكم و من اصوافها واوبارها واشعارها اثاثا ومتاعا إلى حين. والله جعل لكم مما حلق ظلالا وجعل لكم من الجبال اكنانا وجعل لكم سرابيل تقيكم الحر وتقيكم باسكم. كذلك يتم نعمة عليكم لعلكم تسلمون. "(١٤)

ایک اور مقام پر ارشاد فرمایا: "والانعام خلقها لکم فیها دفء و منافع و منها تاکلون. ولکم فیها جمال حین توبحون و حین تسرحون. و تحمل القالکم إلی بلد لم تکونوا بالغیه الا بشق الانفس ان ربکم لرؤف رحیم. "(۲۸)

ايك اورمقام پرقرمايا: "فاذا قضيت الصلاة فانتشروا في الارض وابتغوا من فضل الله واذكروا الله كثيرا لعلكم تفلحون. (٦٩)

مال كوالله تعالى ف انسانول كيلية ورايدراحت بنايا ب- چنانچ فرمايا:

"ولا تؤتوا السفهاء اموالكم التي جعل الله لكم قياما."(45)

اورفرمايا: "واحل الله البيع و حرم الوبا. "(اك)

اورقر مايا:"والله يوزق من يشاء بغير حساب."(٢٢)

مسلمانوں کواللہ تعالیٰ نے تھم دیا کہ وہ دنیا حاصل کرنے کی بھی کوشش کریں اور آخرت کے ساتھ اپنی دنیا کو بہتر بنانے کی جدو جہد کریں اور ساتھ ریبھی دعا کرتے رہیں:

··· "ربنا آتنا في الدنيا حسنة و في الآخرة حسنة وقنا عذاب النار. ((٧٣)

جس کے پاس مال ودولت ہوا سے تھم دیا کہوہ اپنے مال میں سے غریبول مسکینوں کا بھی حق اداکر نے زکوۃ صدقات نکالے مساجد تغییر کرئے رشتہ داروں تیبیوں مسکینوں اور مسافروں پرخرج کرے۔

ارشارقرمايا: "و في اموالهم حق للسائل و المحروم. " (٣٧)

ایک اور جُکه ارشاو فرمایا: "کلوا من ثمره اِذا اثمر وآتوا حقه یوم حصاده."(۷۵) نيز قرمايا: "وآت ذا القربي حقه والمسكين وابن السبيل ذلك خير للذين يريدون وجه الله. "(٢٦)

اسكساته بي كمها: "إن المبذرين كانوا إخوان الشياطين وكان الشيطان لربه كفورا "(22)

جيما كهُها: "ولا تسرفوا إنه لا يحب المسرفين. "(٧٨)

اس طرح کی اور بھی بہت ساری آیات ہیں جو کتاب اللہ میں خدکور ہیں۔

جب ہم سنت رسول اللہ کی طرف رجوع کرتے ہیں 'جواسلای شریعت کا دوسر اما خذہ نو ہمیں وہاں ایسا کو گی تھی میں ملتا کہ حضور نے اپنے کی صحابی سے ہماہو کہ سب پچھ پیچواور پھر میر سے ساتھ آنا' بلکہ حضرت سعد بن ابی وقاص خوا پنے مال کا اکثر حصہ صدقہ کرنا چا ہے تھے' جہۃ الوداع کے موقع پر بیاری کے عالم میں پڑے تھے' حضور ان کی عیادت کو آئے تو حضرت سعد نے اس خواہش کا اظہار کیا کہ وہ اپنے دوہم آئی مال کو صدقہ کرنا چا ہے ہیں۔ ایک اور روایت میں ہے کہ انہوں نے کہا کہ وہ اپنا پورا مال صدقہ کرنا چا ہے ہیں' تو حضور آنے ان سے پوچھا کہ تم نے اپنی اولاد کیلئے کیا چھوڑ ا؟ ایک روایت میں ہے کہ ان کی صرف ایک ہی بیٹی تھی وہ کہنے گے کہ یارسول اللہ کہنا کی مال ان کیلئے ہو ترا آئی مال ان کیلئے ہو اور تہائی مال بن کیلئے بہت زیادہ ہے۔ حضر آنے فرمایا کہتم اپنے وارثوں کو مالدار چھوڑ و' یہ اس سے کہیں بہتر ہے کہ انہیں فقر اور غربت کی صالت میں چھوڑ و کہ وہ لوگوں سے ما تکتے پھریں۔ (24)

حضور یے کعب بن مالک کو بھی پورا مال صدقہ کرنے ہے منع فرمایا جیسا کہ سیجین میں عبیداللہ بن کعب بن مالک ہے منع فرمایا جیسا کہ سیجین میں عبیداللہ بن کعب بن مالک نے جب تو بہ کی اوران کی تو بہ کا واقعہ شہور ہے تو حضور ہے فرمانے گئے: یارسول اللہ اللہ کے دائی حصہ یہ بھی ہے کہ میں اپناسمارا مال اللہ کے راہ میں بطور صدقہ کے دے دول کہ اس کی وجہ سے میں جہاد میں جانے ہے دے رہ کی مال اپنے پاس بھی رکھوئی تمہارے لئے بہتر ہے۔ (۸۰) حضرت عمرو بن العاص سے منقول ہے کہ وہ فرماتے ہیں کہ اچھا مال اچھے آدی کیلئے بہت حضرت عمرو بن العاص سے منقول ہے کہ وہ فرماتے ہیں کہ اچھا مال اچھے آدی کیلئے بہت

خوبی آورسعادت کی بات ہے۔(۸۱) این مسعود سے منقول ہے کہ حضور کے فرمایا'' دوآ دمیوں پر رشک کیا جاسکتا ہے'اکیک وہ آ دمی جسے اللہ نے مال دیا اور اس نے اللہ کی راہ میں خرچ کیا۔اور دوسرا دہ مخض جے اللہ نے محکمت اور دانائی ہے نوازا' وہ لوگوں کواس کی تعلیم دیتا ہے۔'' (۸۲)

صحیحین میں حضرت اسلیم ہے بھی منقول ہے انہوں نے فر مایا: یارسول التھ اللہ ہو ہی کا خادم انس بن ما لک ہے آپ کا خادم انس بن ما لک ہے آپ کا حادم انس بن ما لک ہے آپ اس کیلئے اللہ تعالیٰ ہے دعا کی اس میں ریبھی شامل تھا: یا اللہ ان کے مال میں اضافہ اور برکت عطافر ما۔ دعا کے الفاظ ریہ بین 'یا اللہ اس کے مال اور اولا دمیں کثرت اور برکت عطافر ما۔'(۸۳)

حضوراً کثریہالفاظ دہرایا کرتے تھے''ابو بکڑکے مال ہے جتنا مجھے فائدہ ہواٰا تناکسی کے مال ہے نہوا۔''(۸۴)

نیزیبھی فرماتے''حضرت ابو بکڑنے سب سے زیادہ اپنے مال د جان کے ذریعے میرے اوپراحسا**ن س**کئے۔''(۸۵)

ای طرح حضور یا این کو کیم دیاد اینے لئے بکریاں خریدو۔اس لئے کہ اس میں برکت ہوتی ہے۔''(۸۲)

صحاح سة میں منقول ہے کہ حضور کے گھر والوں کیلئے ایک موقع پر ایک برس کا بدراسامان اکتھا کیا۔ مسلم شریف کی روایت ہے، حضرت عرفخر ماتے ہیں'' بونظیر کے اموال کا شاران اموال میں ہے ہوتا تھا جو حضور کیلئے خاص تھے۔ عام لوگ اس سے فائد وہمیں اٹھاتے تھے۔ حضور کال بھر اس اس میں ہے اللہ کے راست میں جہاد کرنے کیلئے ساز وسامان خرید لیتے۔ ایک اور روایت میں ہے کہ پورے سال کا ساز وسامان اکتھا کر لیتے۔'(۸۷)

حضور نے زکوۃ 'صدقات اور اللہ کی راہ میں خرچ کرنے کے احکام بھی بیان کردیئے۔ ظاہری ہات ہے کہ بیاحکام ان لوگوں کیلئے ہیں جن کے پاس مال ودولت ہیں۔اگر مال ووولت جمع کرنا اسلامی تھم نہ ہوتا تو حضوراس طرح کے احکام جاری نہ فرماتے۔ کتاب وسنت کی بیتعلیمات ہیں اور ان تعلیمات کی روشی میں اب ہم دیکھتے ہیں کہ صوفیا بالخصوص متقد مین اس حوالے ہے کیا مؤقف رکھتے ہیں' تا کہ ان کا معالمہ بھی واضح ہوجائے۔

محاسی المتونی 243ھ نے ابراہیم بن ادھم کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں''اگر ق اللہ کا دوست بنیا جا ہتا ہے اور تو چاہتا ہے کہ اللہ بھی تجھ سے محبت کرے تو دنیا اور آخرت دونوں کو چھوڑ دے اور اِن دونوں میں کوئی رغبت نہ رکھ۔''(۸۸)

سپروردی ٔ سراج طوی اورقشیری نے سری اسقطی التوفی 251ھ سے نقل کیا ہے وہ کہتے ہیں. 'شیرے پاس کوئی چیز این نہیں ہونی چاہئے جوتو اور ول کو نیددے دے۔''(۸۹)

قشیری نے ایک اور مشہور صوفی 'جن کا تعلق متقد مین میں سے ہے 'یعنی داؤد الطائی التوفی 165ھ سے نقل کیا ہے وہ کہتے ہیں' 'دنیا سے روزہ رکھ لے اور موت کو اپنا افطار بنا لے۔لوگوں سے السے بھاگ جیسے تو درند ہے کودیکھ کر بھاگتا ہے۔' (۹۰)

سیدالطا کفہ جنیدالبغد ادی ہے منقول ہے وہ کہتے ہیں''مبتدی مرید کیلئے بہتر ہیہ کہ وہ مال کمانے میں اپنے آپ کومصروف نہ کرے ورنہ اس کے دِل کی حالت میں تغیر و تبدل ظاہر ہو جائے گا۔''(۹۱)ایک اور مقام پر کہتے ہیں''ہم نے تصوف قبل اور قال کے ذریعے حاصل نہیں کیا بلکہ بھوک ترک دنیا اور مستحنات کوچھوڑ کر حاصل کیا۔''(۹۲)

این عجیبہ انسنی اپنی کتاب' ایقاظ آھم '' میں اہل تصوف کے حوالے نے نقل کرتے ہیں '' صبح اگر کسی صوفی کے پاس کوئی چیز ہوتی تو اے دیکھ کرافسوس کا اظہار کرتا اور اگر اس کے پاس کچھ بھی نہ ہوتا تو وہ خوثی اور مسرت کا اظہار کرتا۔ ایک اور مقام پر کہتے ہیں (۹۳)'' فقر تصوف کی بنیاد ہے اور تصوف فقر کے سریہ قائم ہے۔'' (۹۴)

محمہ بن رویم التوفی 303ھ ہے بھی اس طرح منقول ۔ ' یہ دہ کہتے ہیں''تصوف کی بنیاد فقر ہے۔''(۹۵)

یہ وہی فقر ہے جس کے بارے میں سرور کا ئنات کے پناہ ما نگی ہے۔ چنا نچہ حضور کے ارشاد فرمایا''اے اللہ میں جھے سے فقر سے پناہ ما نگتا ہوں۔''(۹۲) ای فقر کوان صوفیوں نے اپنی بنیا داور اساس قرار دیا ہے اور ای پرسارا مسلک تصوف بھی قائم ہے۔

طوی نے جنید بغدادی کے حوالے نے قال کیا،ان سے سوال کیا گیاز ہد کیا ہے؟ انہوں نے کہا'' زہدیہ ہے کہ تو ونیا کی ہر چیز کی ملکت سے اپنے ہاتھوں کو جھاڑ لے۔''(۹۷) ای طرح رویم بن احمر صوفی المتوفی 303 ھسے جب زہد کے بارے میں سوال کیا گیا تو اس نے کہا'' خواہشات نفسانی اور دنیا کی ہر چیز کور ک کرنے کانا م زہد ہے۔''(۹۸)

شعرانی نے ابن عربی کے حوالے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں''جواللہ کی کلام کے اسراراور رموز کو جاننا' اور حضور '' و اولیاء کرام کے کلام کی معرفت چاہتا ہے تو اسے چاہئے کہ وہ زہداختیار کرے اگر دنیااس کے پاس آئے تو اسے افسوس ہواور چلی جائے تو اسے خوثی ہو۔'' (99)

ابراہیم المتبولی ہے بھی منقول ہے وہ کہتے ہیں''جس فقیر پرننگ اور بھوک نہآئے وہ ونیادار ہے۔'' (۱۰۰)

عمادالدین الاموی جومشہور صوفی بین اپنی کتاب ''حیاۃ القلوب' بیں لکھتے ہیں کہ ایک آدی
کی صوفی کے پاس آیا اور اس سے زہد کے بارے بیں بات کرنے لگا' اس آدی کے پاس پہنے
ہوئے کپڑے کے علاوہ بھی ایک کپڑا تھا' بیدو کھے کروہ شخ کہنے لگا' دسمہیں شرم نہیں آتی، زہد کے
بارے بیں بات کرتے ہواور تمہارے پاس دو کپڑے ہیں۔' ای طرح سری التقطی نے ایک شخص
کوڈانٹ دیا جس کے پاس دس درہم تھے اور اس سے کہا' ' تمہارے پاس دس درہم ہیں اور بیٹھے تم
فقراکے ساتھ ہو۔' (۱۰۲)

کلاباذی نے احمد بن السمین کے حوالے نقل کیا 'وہ کہتے ہیں'' کے کے راستے پر چل رہا تھا تو میں نے ویکھا کہ ایک آ دی چلارہا ہے' جمعے بچا ہ جمعے بچا ہ میں اس کے قریب گیا اور اس سے پوچھا تہیں کیا ہوا ہے؟ وہ کہنے لگا بیلو جمعے سے درہم لے لؤ کہ ان کے ہوتے ہوئے جمعے سے اللّٰہ کاذِکر نہیں ہورہا ۔ میں نے اس سے وہ درہم لے لئے تو وہ اونچی آ واز میں پڑھنے لگا لبیک المصم لبیک ۔ میں نے ویکھا تو وہ چودہ درہم تھے۔'' (۱۰۱س) سہل بن عبداللہ التستری کہتے ہیں'' جو مخص ان چار عادتوں کو اختیار کرلے' گویاس نے سارے خیر کو اکٹھا کرلیا۔ انہی کو اختیار کرکے ابدال ابدال بنے۔ پیٹ کو بھو کا رکھنا۔ خاموثی۔ خلوت اور بیداری۔'' (۱۰۴)

جویری نے ابو برالفیلی سے نقل کیا ہے کہ ان سے کی عالم نے تجربے کے طور پر زکوۃ کے بارے میں بو چھا کہ کو فض ذکوۃ دے؟ تو انہوں نے کہا'' جب بخل موجود ہواور مال آجائے تو اسے چاہئے کہ وہ ہر دوسو کے مقابلے میں باخی درہم دے اور ہمیں دینار کے مقابلے میں آ دھا درہم دے اور ہمیں دینار کے مقابلے میں آوھا درہم دے سیق تمہادا اللہ ہب ہے لیکن میرا المہب تو یہ ہے کہ تو کوئی الی چیز ہی ندر کھ جس کی وجہ سے تھے پر زکوۃ واجب ہو۔''(۱۰۵) جو یری کہتے ہیں' طبیعت جن چیز دل کی طرف راغب ہو'ان کی طرف متوجہ ہونے سے انسان حقیقت کے مقام تک نہیں چینے میں کی اللہ اللہ اللہ کی کے انسان حقیقت کے مقام تک نہیں چینے میں کیا۔'(۱۰۱)

احمہ بن ابی الحسین الرفاعی جوطریقہ رفاعیہ کے مشہورا مام ہیں وہ کہتے ہیں'' فقرا کیلئے تھام میں داخل ہونا مکروہ ہے۔ ہیں اپنے تمام ساتھیوں کیلئے بھوک 'نگ فقر' ذلت اور مسکینی کو پیند کرتا ہوں۔ جب سے چیزیں ان پر آئیں گی تو مجھے اس سے خوثی حاصل ہوگی۔'' (۱۰۷)

ابوالمظفر نے ابو بمرالوراق سے نقل کیا ہے وہ کہتے ہے۔ '' زہدتین حروفوں سے مرکب ہے۔ زا' ہاءاور دال نے اسے مراد دنیا کی زینت کوتر ک کرنا۔ ہاء سے مراد ہوا یعنی لہوولعب کوترک کرنا۔ اور دال سے مراد دنیا کوترک کرنا۔'' (۱۰۸)

ابوطالب کی نے سفیان سے نقل کیا' وہ کہتے ہیں'' روزے دار جب دِن کے پہلے جھے میں ہی افطار کے بارے میں فکر کرنے لگے اور اس کیلئے تیاریاں شروع کر دی تو اس کیلئے ایک گناہ لکھ دیا جاتا ہے۔''

سہل تستری کااس ہارے خیال تھا کہ اس کی وجہ سے دوزہ ہی ٹوٹ جاتا۔ ہے۔ (۱۰۹) حذیفہ المرحثی سے منقول ہے وہ کہتے ہیں چالیس برس تک میرے، پاس ایک ہی قیص ربی۔ (۱۱۰) کلاباذی نے ابوالحن محمر بن احمد بن الفاری کے حوالے ۔ نی قل کیا کہ وہ کہتے ہیں ''تصوف کی بنیادیہے کہ آ دمی کمانا چھوڑ دے اور ذخیرہ کرنااس کیلئے جیم ہے۔''(۱۱۱)

ابویزیدالبطای ہے منقول ہے کہ ان ہے سوال کیا گیا'' آپ کومعرفت کا مقام کیے حاصل ہوا؟ انہوں نے کہا بھو کے پیٹ اور ننگے بدن کے ساتھ۔'' (۱۱۲)

آخر میں کلاباذی نے صوفیا کے حوالے سے ایک اور بات نقل کی'' یہ وہ لوگ تھے جنہوں نے دنیا کوترک کیا'اپنے گھروں کو چھوڑا'بستروں ہے دُور ہوئ' مختلف ممالک کی سیاحت کی' بھوکے پیٹ اور نظیج ہم رہے۔'' (۱۱۷) بعض صوفی اس امر کا اعتراف بھی کرتے ہیں کہ بیسب چیزیں عیسائیت ہیں ہیں مثلاً ابوطالب المکی کہتا ہے'' عیسیٰ علیہ السلام سے منقول ہے'وہ کہتے ہیں'' اپنے پیٹ کو بھوکا رکھو'جسم کو نظے رکھوتا کہ تمہارے دِل اللّٰہ پاک کی زیارت کرسکیں۔'' (۱۱۸)

اس طرح کی عبارات بہت زیادہ ہیں اوراگران سب کو کھاجائے تو کئی کتا ہیں بھی اس کیلئے کم ہیں۔ ایک باب یا ایک جزو میں تو یہ ساری عبارتیں نہیں آسکتیں۔ تا ہم نمونے کے طور پر چند ایک کو فر کر کیا جس سے یہ بات واضح ہوگئی کہ نضوف کا اصل اور مرجع کیا ہے؟ اس طرح یہ بات بھی سامنے آگئی کہ نضوف کا اسلامی تعلیمات اور ارشادات سے کوئی تعلق نہیں ہے بلکہ نضوف اسلام کے مطلقا مخالف ہے۔ قار کین اور محققین کی آسانی کیلئے ہم نے اس حوالے قرآن وسنت سے بھی کچھ حوالے نقل کیں۔ اس کا بھی کچھ حوالے نقل کیں۔ اس کی بھی کچھ حوالے نقل کیں۔ اس کی بیا کہ دنیا کوچھوڑ نا اور تو کل کا معروف معنی دراصل میں ایک چھوڑ نا اور تو کل کا معروف معنی دراصل

صوفیوں میں عیسائیت سے ہی آیا ہے۔ پان کر یم لکھتا ہے کہ صوفیوں کا زہد کے حوالے سے جو خیال ہے بیعتمانی عبارات سے منقول ہے۔ (۱۱۹) گولڈز بیم کہتا ہے" فقر کی تعریف کرنااورا سے منقول ہے۔ (۱۲۰) کولڈز بیم کہتا ہے" فقر کا اعتراف مشہورارانی مالداری پرترجے ویناعیسائیت کی تعلیمات میں سے ہے۔" (۱۲۰) اس امر کا اعتراف مشہورارانی محقق ڈاکٹر قاسم غنی بھی اپنی کتاب" تاریخ التصوف فی الاسلام" میں کرتا ہے۔ (۱۲۱)

## ظاہری حلیہ اور لباس

صوفیوں کا معروف اور مشہور اباس بھی عیسائیوں اور را بہوں سے لیا گیا ہے۔ زمانہ قدیم میں اس طرح کا لباس عیسائی را بہب پہنتے تھے۔ ایک مشہور صوفی اپنے طبقات میں ابوالعالیہ سے نقل کرتا ہے' مرد کیلئے اُون کا بناعیسائیوں والالباس پہننا مروہ ہے۔ مسلمانوں کیلئے زینت تو بید ہے کہ دہ اچھالباس پہنیں۔'' (۱۲۲)

ابن عبدر باپی کتاب' العقد الفرید' میں تماد بن سلمہ نے قتل کرتا ہے کہ جب تماد بن سلمہ نے فرقد النجی کو اُونی لباس پہنے ہوئے دیکھا تو اس سے کہا'' بیدعیسائیوں والے کپڑے اتار دو'' (۱۲۳)

این الجوزی نے اس طرح کی ایک روایت اپنی سند کے ساتھ نقل کی ہے۔ وہ کہتے ہیں ''محمہ بن عبدالباقی بن احمہ نے ہمیں بتایا' انہوں نے حمد بن احمد الحداد سے انہوں نے ابولا بن الحارث سے انہوں نے ابول بن الحارث سے انہوں نے ابول بن الحارث سے انہوں نے ہارون بن معروف سے اور انہوں نے ضمرہ سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں ہیں نے انہوں نے ہارون بن معروف سے اور انہوں نے ضمرہ سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں ہیں آئے کہ ایک آ دمی سے ساکھ ایک ایک اس صالت ہیں آئے کہ ان کے اور انہوں نے بہتر ین لباس بینا ہوتا ہو معصفر ہوتا تھا یعنی ابراہیم انحمی کو دیکھتے تھے جب وہ آئے تو انہوں نے بہترین لباس بینا ہوتا جومعصفر ہوتا تھا یعنی عصفر نامی خوشبویار نگ اس پرنگا ہوتا تھا۔'' (۱۲۳)

این الجوزی نے ایک اور روایت نقل کی وہ کہتے ہیں ہمیں محمد بن ناصر اور عمر بن ظفر نے بتایا ،
وہ دونوں کہتے ہیں ہمیں محمد بن حسن الباقلاوی نے انہوں نے قاضی ابوالعلا الواسطی سے انہول
نے ابونصر احمد بن محمد الساز کی سے انہوں نے ابوالخیر احمد بن حمد المیز ارسے انہوں نے محمد بن اساعیل ابنجاری ہے انہوں نے ملی بن حجر سے انہوں نے صالح بن عمر الواسطی سے اور انہوں نے ابون الدے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں عبر الکریم ابوا میہ ابوالعالیہ کے پاس آیا اس صالت میں کہ ابوالعالیہ کے پاس آیا اس صالت میں کہ

اس نے اون کے کپڑے پہنے ہوئے تھے'ابوالعالیہ نے اس کالباس دیکھ کرکہا'' یوتو راہیوں والے کپڑے ہیں۔مسلمان تواجھےاورخوبصورت کپڑے بہنتے ہیں۔''(۱۲۵)

شعرانی نے سہل تستری ہے ایک عجیب وغریب واقع نقل کیا ہے جس سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ اُون دراصل عیسائیوں کا لباس تھا۔عبارت یوں ہے ''سہل بن تستری کہتے ہیں کہ دیارعاد نامی جگہ پر جھے سیلی علیہ السلام کے حواریوں میں سے ایک کے ساتھ ملا قات کا موقع ملا میں نے انہیں سلام کیا تو انہوں نے سلام کا جواب دیا۔ میں نے دیکھا کہ انہوں نے اُون کا ایک جب پہنا ہوا ہے جس پرنی کے اثر ات تھے میں نے ان سے اس بارے پوچھا تو انہوں نے بتایا کہ عیسیٰ علیہ السلام کے زمانے سے میں نے بہی جب پہنا ہوا ہے۔ یہ ن کر جھے چرانی ہوئی تو وہ کہنے سے میں نے بہی جب پہنا ہوا ہے۔ یہ ن کر جھے چرانی ہوئی تو وہ کہنے کے اس کی وجہ سے لگے اے سہل! کیڑوں کو بدن پر ان نہیں کرتا بلکہ کیڑے گنا ہوں کی بد بو اور حرام مال کی وجہ سے پہنا ہوا ہے؟ دہ کہنے کے کہ جھے بیاب سے بہنا ہوا ہے؟ دہ کہنے گئے کہ جھے بیاب سے بہنا ہوا ہے؟ دہ کہنے گئے کہ جھے بیاب سے بہنا ہوا ہے؟ دہ کہنے گئے کہ جھے بیاب سے بہنا ہوا ہے؟ دہ کہنے گئے کہ جھے بیاب سے بہنا ہوا ہے؟ دہ کہنے گئے کہ جھے بیاب سے بہنا ہوا ہے؟ دہ کہنے گئے کہ جھے بیاب سے بہنا ہوا ہے؟ دہ کہنے گئے کہ کھے بیاب سے بہنا ہوا ہے؟ دہ کہنے گئے کہ جھے بیاب سے بہنا ہوا ہے؟ دہ کہنے گئے کہ کھے بیاب سے بہنا ہوا ہے؟ دہ کہنے کہ کہ جھے بیاب سے بہنا ہوا ہے؟ دہ کہنے گئے کہ کہ جھے بیاب سے بہنا ہوا ہے؟ دہ کہنے کی کہ کھی بیاب سے بیا

سہروردی نے بھی نقل کیا ہے کہ اون حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا لباس تھا' چنانچہ وہ کہتے ہیں ''عیسیٰ علیہ السلام اون کا لباس پہنے تھے' درختوں کے پتے کھاتے تھے اور جہاں شام ہو جائے رات گز ار لیتے تھے۔'' (۱۲۷)

ای طرح کی بات کلاباذی نے بھی نقل کی ہے۔(۱۲۸)

نیکلسن ماسینی بھی کہتے ہیں کہ صوفیوں کا لباس عیمائی راہوں سے اخذ کردہ ہے۔
نیکلسن نے اس کے علاوہ بھی بہت ساری چیزوں کا ذِکر کیا جوتصوف میں عیمائیت کے ذریعے
سے آئیں۔ اپنے مقالات میں جنہیں دوائر المعارف نے شائع کیا ہے۔ بعض مقالات کو
"الدراسات فی التصوف الاسلای و تاریخہ" کے عنوان سے جمع کیا اس میں نیکلسن نے ایک
باب قائم کیا جس کا عنوان ہے "الزہد فی الاسلام"۔ اس عنوان کے ذیل میں وہ کہتا ہے "جاہلیت
کے زمانے میں عرب دینی اعتبار سے کورے تھے۔ دینی اعتبار سے وہ بہت کم سوچتے تھے دراصل
ان کی دنیاوی اور کاروباری مصروفیات اتن زیادہ تھیں کہ انہیں آخرت پرسوچنے کا موقع ہی نہیں ملتا

تھا کھی انہوں نے قبراور آنے والی زندگی کے بارے میں سوچا ہی نہیں اور نہ ہی اس کیلئے تیاری کی عیدائیت نے سب سے پہلے بلاد مرب میں زہد کے نیج بوئے سے صور کی بعثت سے قبل کا واقعہ ہے۔ بین ج اپنااثر وکھانے لگے اور اسلام کے ابتدائی زمانوں تک زہدنے ایک تناور درخت کی شكل اختياركر لى تقى \_اسلام \_ قبل عيسائيت جزيره عرب كے شال كيليض قبائل ميں منتشر تقى ، بعض عرب اس کے بارے میں علم بھی رکھتے تھے لیکن ان کا پیلم بہت سطحی تھا۔عیسائیت کے عقائد اوراس کی ٹھوس بنیا دوں بارے انہیں کوئی علم نہیں تھا۔ زیانہ جاہلیت میں عرب کواینے اشعار اور زبان دانی پر بروافخر تھا' ان اشعار میں ایک بات واضح طور پرنظر آتی ہے کہ عرب شعراء عیسائی 🕶 راہوں کی بڑی تعظیم کرتے ہیں۔رات کو چلتے وقت عرب کے لوگ عیسائیوں کے گرجوں پر لگی روشیٰ کے ذریعے سفر کرتے تھے۔صحراؤں میں بھی عام طور پرسفرانہی کے ذریعے سے ہوتا تھا۔ان اشعارنے کام دکھایا' آہتہ آہتہ بت برست عرب کے اندر بھی زہد کے حوالے سے خیالات پیدا ہونے لگئے حالا نکداس سے قبل عرب کے لوگ بت پرست متھ مگراب آ ہستہ آ ہستہ انہوں نے زہد اور صنیفیت کی طرف رجوع شروع کردیا۔ پھرعیسائی راہوں سے متاثر ہوکر انہوں نے زہد کا عيسائي انداز مجابده بجوك اوراوني لباس بهي يبنناشروع كرديا- "(١٢٩) نيز" اسلام ي قبل اون ہے ہے لباس زید کی علامت شار کئے جاتے تھے اور عربی راہب بھی ای طرح کالباس استعال کرتے تھے۔ اسلام کے ابتدائی دور میں بھی پہلباس معمول رہااور صوف کے لفظ ہے ہی لفظ صوفی بنا۔سب سے پہلے اس لفظ کا استعال دوسری صدی ججری کے اداخر میں ہوا۔صوفیوں میں معمول تھا کہ وہ اُون کا بنالباس پہنتے تھے'مرد ہو یاعورت وہ جبداوراُون کی بنی چاوراستعال کرتے تھے۔ عورت بعض د فعدای کپڑے ہے سر کو بھی ڈھانپ لیتی تھی' یہی وہ کپڑاتھا جو بعد میں خمار یعنی دوییے ے نام مے مشہور ہوا مشہور صوفی سفیان توری التونی 161 ھے ناون کے لباس کو ناپیند کیا'ان کے خیال میں یہ بدعت ہے ان کے علاوہ بہت ہے دیگر صوفیوں نے بھی اس لباس کو ناپیند کیا اور اسے عیسائیت اور ریا کاری کی علامت خیال کیا۔ (۱۳۰)

مزيد لكصة بين " مبلى دوصد يول مين مسلمان اوني لباس بينة تنظ خاص طور بروه جوز مد

اختیار کرلیت تخیان کے بارے میں مشہور تھا کہ فلاں نے اون والے کیڑے بہن لئے یعنی اس نے زہداختیار کرلیا۔ جب زہد تصوف میں آیا تو کہا جانے لگا فلاں نے صوف یعنی اون والالباس بہنا "گویا کہ دوصوفی ہوگیا۔ فاری زبان میں بھی صوفیوں کو" بیٹیمنہ پوٹن" کہا جاتا تھا یعنی اون کا لباس بہنے والے مسلمانوں نے ابتدا میں اون کا لباس عیسائی را بہوں سے اختیار کیا۔ اس حوالے سے دلیل کے طور پر ایک بات نقل کی جا سکتی ہے کہ جا دبن ابی سلمان جب بھر ہ آیا تو فرقد النجی اس سے میا اپنی یہ عیسائیت اس سے میا اپنی یہ عیسائیت بہر ہی جھوڑ آت کے۔

بعض صونیوں نے خود بھی ایک صدیث نقل کی ہے جس کامفہوم میہ ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام اُون کالباس پہنتے تھے۔(۱۳۳)

ای حوالے سے گولڈ زیبر کہتا ہے "دمسلمان صوفیوں نے اون کا لباس عیسائیوں اور یبود یول سے لیا۔"(۱۳۲)

ڈاکٹر قاسم غنی ای بحث کوآ کے بڑھاتے ہوئے کہتے ہیں 'اون کالباس پہننا'جس کیلئے عربی
میں صوف کا لفظ استعال ہوتا ہے اور جس سے لفظ صوفی ٹکلا اصل میں عیسائی راہیوں کا اشعار تھا۔
اس کے بعد زاہو صوفیوں نے بھی اس کواختیار کیا۔ صوفیوں نے اس لفظ کو جا بجا استعال کیا۔ ان کے اشعار میں بھی اون بے لباس کا فر کر بہت زیادہ ملتا ہے۔ اس سے مرادعام طور پر دہ جبہ لیتے تھے جے صب سے اوپر پہنا جا تا تھا۔ اس کیلئے گوڑی کا لفظ بھی استعال کیا جا تا ہے۔ یہ گوڑی عام طور پر ایک کیٹر نے کی بی بوتی تھی جس پر نقش و نگار بنائے جاتے ہے۔ سادہ گوڑی کیلئے فقط گوڑی کا لفظ کیٹر نے کی بی بوتی تھی جس پر نقش و نگار بنائے جاتے ہے۔ سادہ گوڑی کہا جا تا تھا۔ جب بیاب سے موفیوں میں آیا تو اس کا نام '' دل الا زرق' پر گیا یعنی نیلے رنگ کی گوڑی۔ چا ہے اس گوڑی کا رنگ سفید صوفیوں میں آیا تو اس کا نام '' دل الا زرق کے نام سے بی پکارا جا تا تھا۔ بعض دفعہ اس گوڑی کا رنگ سفید بھی ہوتا تھا اور بعض دفعہ سیاہ ۔ سیاہ گوڑی پہنے صوفیوں کو'' سوگواران'' کہا جا تا تھا۔ انہی کے بارے میں فرددی شاہنا مداسلام میں کہتا ہے۔ تیسری عیسوی صدی میں عیسائیوں کے بڑے بروے مناظر

ایران آئے وہ ادن کے بے لباس پہنتے تھے آئییں صوفی کہا جاتا تھا اور فاری میں ان کیلئے پشمینہ پوٹس کا فقط استعمال کیا جاتا تھا'اس لئے کہ دہ اون کے بینے لباس پہنتے تھے۔'' (۱۳۳۳)

' دمجم البلدان' میں یا قوت ج ج کی کنوار ہوں کے حوالے سے لکھتاہے ج ج میں عام طور پرراہب ریخے تھے گربعض چرچ ایسے بھی تھے جہاں کنواری لڑ کیاں رہا کرتی تھیں <sup>ج</sup>ن کا خیال تھا كدوه عيسائيت كي خدمت كررى بين -الجاحظ في "كتاب المعلمين "مين نقل كياب كدابوالفرح ا تعلمی کہتے ہیں: بنونغلیہ کے کچھلوگوں نے ڈا کہ مارنے کا ارادہ کیا' انہوں نے ایک الی جگہ پر گھات لگائی جو کنواری لڑکیوں کے چے چے کقریب تھی اچا تک اٹھیں اطلاع ملی کہ حکومت کوان کے بارے میں خبر ہوگئی ہےاور حکومت نے ان کی سرکوئی کیلئے کچھ سوار بھیج میں اپداوگ وہاں سے بھا گے اور جلدی ہے اس چرچ میں چھپ گئے۔ پچھ دیر بعد انہیں اس طرح کی آواز آئی جیسے گھڑ سوار والیس جارہے ہوں انہوں نے اطمینان کا سانس لیا' وہ ایک دوسرے سے کہنے لگے کہ کیا ہی ا پیما ہو کہ ہم چے چے کے بوے راہب کورسیوں ہے باندھ دیں ادران لڑکیوں کو آپس میں تقسیم كريں۔ جب صبح موجائے گي تو ہم يہال سے نكل جائيں گے۔ اتفاق سے الزيوں كى تعداد بھى اتیٰ ہی تھی جتنی ڈاکوؤں کی تھی۔ جب انہوں نے بڑے راہب کو باندھنے کے بعدان لڑکیوں ہے عامعت کی توان میں ہے کوئی بھی کنواری نہیں تھی۔ چرچ کا بزاراجب بیلے ہی ان سے استفادہ كريكا تفارجب بدؤاكو بابر فكلتوان ميسايك في اشعاركه:

چرچ کی لڑکیاں جو کنواری تھیں ہمارے پاس تو ان کی بڑی مجیب کہانی ہے ہم ہیں لڑکیوں کو لے کر'جوصوفی تھیں ادر نیک نام تھیں ایک طرف چلے تو جیب بات سامنے آئی ہم شہر میں نقب ڈالنے چلے تھے گراس شہر کے درواز نے تو پہلے ہی کھلے تھے اس شعر سے یہ بات ٹابت ہوتی ہے کہ صوفیہ سے مرادعیسائی راہیا کیں ہیں۔(۱۳۴۲) اس لئے عام طور پر علائے امت أون بے لباس كونا پندكرتے ہيں۔

ابن تیمیہ نے ابوش الاصبانی کی سند نے قل کیا کہ ابن سیرین کو اطلاع ملی کہ بعض لوگ این تیمیہ نے ابوش الاصبانی کی سند نے قل کیا کہ ابن سیرین کہنے گئے ''بعض لوگ ایسے ہیں جو اُون کو پسند کرتے ہیں اور حضرت عیمیٰ علیہ السلام کے ساتھ اس کی مشابہت دیتے ہیں' حالانکہ حضور کی سنت اتباع کے زیادہ قابل اور لاکق ہے۔حضور سوت کے بنے کیڑے سینتے تھے۔''(۱۳۵)

الجوزی مے منقول ہے کہ احمد بن الی الجواری کہتے ہیں جھے سے سلیمان بن ابوسلیمان نے پوچھار لوگ اون کالباس کیوں پہنتے ہیں؟ میں نے کہا تواضع اختیار کرنے کیلئے۔وہ کہنے گے بیہ لوگ اُون کالباس پہن کرتو تکبر کرتے ہیں۔

سفیان توری سے منقول ہے کہ انہوں نے ایک آدمی کو اون کا لباس پہنے ہوئے دیکھا تو اے کہا تو اسے کہا تیرا پہلباس برعتوں والا ہے۔ سن بن رئیج سے منقول ہے کہ انہوں نے نقل کیا ہے عبداللہ بن المبارک نے ایک آدمی کودیکھا کہ اس نے اُون کا لباس پہنا ہوا تھا' تو دُور سے دیکھ کرہی کہنے گئے مجھے بینا لبند ہے۔

بشر بن حارث ہے کسی نے اونی لباس بارے پوچھا تو ان کے چہرے پر نا گواری کے اثر ات ظاہر ہوئے اور انہوں نے کہاریشم اور معصفر کپڑے پہننا جھے اون پہننے سے زیادہ پسند ہے۔ ابوسلمان الدارانی سے منقول ہے کہانہوں نے ایک آ دی کواونی لباس پہنے دیکھا تو اس سے پوچھا کہ کپڑے تو تو نے زاہدوں والے پہنے ہوئے ہیں جھی ایسا عمل بھی کیا ہے؟

نضر بن همیل ہے ایک صوفی نے کہا'' آپ اپنااو نی جبہ بیمیں گے؟'' تو وہ کہنے گئے جب شکاری اپناجال ہی بچ دی توشکار کس چیز ہے کرےگا۔''(۱۳۲)

اس طرح کی اور بھی بہت ساری باتیں منقول ہیں۔

يه بحث تو تقى لباس كے حوالے سے۔

جہاں تک خانقاموں کیوں اور مزاروں یا دنیا سے علیحدگی اور عزلت اختیار کرنے کا تعلق ہے تو ریمی عیسائی راہیوں سے ماخوذ طریقہ کارہے۔جس طرح ہم نے گزشتہ صفحات میں جامی

کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ سب سے پہلے جو خانقاہ تغیر ہوئی' اے شام کے عیسائی بادشاہ نے رملہ میں تغیر کیا تھا۔ ( ۱۳۷)

بیفانقا ہیں عیسائیوں کی ان خانقا ہوں سے مشابہت رکھتی ہیں جوانہوں نے مختلف مقامات پر تغییر کی تھیں ، جس طرح انہوں نے بلندستونوں پر چڑھ کر دنیا ہے وُ وری افقیار کر کے بیغیرات بنائی تھیں اور وہاں طویل عرصے تک عبادت کرتے رہے ای طرح صوفیوں نے بھی ای طرح کی خانقا ہیں ایجاد کیس اور را ہباؤں سے مشابہت افقیار کی ۔ موقف بیا فقیار کیا گیا کہ اس علیحدگی کی عبادت کا مقصد نفس کو پاک کرنا ، فقر اور خشوع و خضوع حاصل کرنا ہے ، طالا نکہ ایسانہیں ہے ۔ صوفی اپنی کتابوں میں لکھتے ہیں '' پاکی کا مطلب بینہیں ہے کہ انسان اپنے جسم کو صرف روز ہے کہ و رہے ہیں گئیاں تک کہ وہ علی ان کے محمد کر سے نا کہ اس کی مجبت کو بھی بالاتر ہے کہ انسان والدین اور بیوی بچوں کی محبت محدود نہ ترک کرد ہے بہاں تک کہ وہ عوام کی زیادہ بہتر انداز میں خدمت کر سے نا کہ اس کی محبت محدود نہ ہواوراس کی محبت سے پورے بی نوع انسان کوفائدہ حاصل ہو نقر کا مطلب بھی وہ میہ لیتے ہیں کہ انسان دنیاوی اشیاء کی قیود ہے آزاد ہو جائے 'مادی معاملات کوانیا نہت کی خدمت کیلئے ترک کرد ہے اور خضوع کا مطلب ہیہ ہے کہ انسان اپنے ارادے کو کمل طور پر اللہ کے ارادے کے تابع

ڈاکٹر قاسم غنی وضاحت نے قبل کرتے ہیں 'عیسائیوں نے صوفیوں کو بہت سے طریقے اور عادات سکھائیں تا کہ وہ محنت' مشقت کر کے اپنے رب کا قرب حاصل کریں اس کیلئے بنیادی طور پر بہانیت والاطریقہ استعال کیا گیا جس میں ہوتا یہ تھا کہ ایک شخص اپنے گھر باراوراجماعی زندگی سے علیحدگی اختیار کرے اور عبادت کے ذریعے تمام سوچوں اور صلاحیتوں کو مرتکز کرے۔ مسلمانوں میں خانقا ہوں کا تصور کم تھا' جبکہ عیسائیت کی بنیادہ ہی ای پرتھی۔ عیسائیوں نے اپنے نظام کو صلمانوں میں داخل کیا۔'(۱۳۹)

مشہور انگریز مستشرق نیکلسن جوتصوف کے موضوع پر وسیج مطالعہ رکھتے تھے اور اس موضوع پر ان کی گئے کتب بھی ہیں زمانہ وسطی میں زاہدوں کے طور طریقوں کے حوالے ہے لکھتے ہیں: "اسلامی تعلیمات تو تھیں کہ اسلام میں رہانیت نہیں ہے گرصوفی طویل عرصے تک اس کے خالف طلتے رہے۔ اسلام کے ابتدائی دور میں زبد کا موجودہ نظام ہمیں کم ہی ملا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ سب سے پہلی خانقاہ فلسطین میں رملہ کے مقام پر بنائی گئی تھی جوآ ٹھویں عیسوی صدی میں تغیر ہوئی تھی اس کو بنانے والا ایک عیسائی راہب تھا۔صوفیوں نے بعض ایسی احادیث ذِکر کی ہیں جس سے بیاشارہ ملتا ہے کہ حضور نے دوصد ہوں کے بعد مسلمانوں کو علیحد گی اور عزات کی زندگی اختیار کرنے کی اجازت دی ہے۔ تاریخ کامطالعہ کیاجائے تو تقریباً اپنے ہی عرصے کے بعد اسلام میں ربانیت کا نظام ظاہر ہوتا ہے۔ بیر حقیقت ہے کہ اسلامی دنیا میں تصوف کا نظام اور اس کیلئے با قاعدہ ایک نظم وضبط والی زندگی ابتدائی دور میں نہیں ہے۔ یانچویں صدی ہجری میں جو کتابیں تصنیف ہو کمیں اوران میں تصوف کے حوالے سے جو بحث کی گئی مثلاً ابوطالب کی کی کتاب '' قو ة القلوب'' ابونعيم كي كتاب''حلية الاولياء'' قشيري كي كتاب''الرسالهُ' وغيره ميں خانقا ہوں اور مزاروں کےمضبوط نظام کا بہت کم ذِ کرماتا ہے۔تیسری اور چوتھی صدی ہجری میں ہم ویکھتے ہیں کہ صوفیوں کے بڑے بڑے رہنماموجود تھے ان کے گردمریدوں کا چمکھٹا ہوتا تھا جوان سے طریقت اورتصوف کے بنیادی اصول سکھتے۔اس ہے ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ مریدوں نے اپنے رہنے کیلئے ر مائش گاموں کا انظام کیا گریدر مائش گاہیں یا قیام کا طریقه مربوط اور متحکم نہ تھا'جس کوجیسی سهولت ملتي وه ویسے بی اختیار کرلیتا۔

مقریزی سے نقل کیا ہے کہ خانقاہوں کا نظام پانچویں صدی ہجری میں آیا جو نقریباً

گیارہویں صدی عیسوی بنتی ہے۔اگر مقریزی کے اس بیان کو مان لیا جائے تو اس سے معطوم

ہوتا ہے کہ تصوف کا خانقائی نظام جس میں مریدا سپنے شخ کے پاس حاضر ہوتے وہ انہی عرصے میں

مشکم اور مضبوط ہوا۔ یہ بات کی حد تک درست اس لئے بھی معلوم ہوتی ہے کہ قزویٰ اپنی کتاب

"آ تارالبلاد" میں ایوسعید بن ابی الخیرالتوفی 1049ء کے حوالے سے نقل کرتا ہے کہ سعید ابوالخیر

سب سے پہلے خانقائی نظام کو ضع کرنے والا اور اس کا بانی تھا۔ اس نے نصوف اور خانقائی نظام

کیلے قواعد اور قوا نین بیان کئے۔ یہ دوسوبرس بعد کا واقعہ ہے یعن 450 اور 650 کے درمیان۔

ای عرصے میں بینظام پھیلا اوراس میں بھی گئی نئے فرقے معرض وجود میں آئے مثلاً عدویہ قادر بیہ اور رفاعیہ۔اس طرح اور بھی کئی طریقے معرض وجود میں آئے جن کی وجہ سے تصوف کو تیزی کے ساتھ اسلامی معاشرے میں سرائیت کرنے کا موقع ملا۔'' (۱۳۴)

اسلای تعلیمات کا مطالعہ کیا جائے تواس سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن وسنت میں اس طرح کی خرافات کا کوئی وجود اور گنجائش نہیں ہے۔ مزاروں ، خانقا ہوں اور تکیوں کا کوئی ثبوت ہمیں اسلامی تعلیمات میں نہیں ملتا۔ مسلمانوں کو اللہ تعالیٰ نے تھم دیا ہے کہ وہ عبادت کیلئے مساجد تعمیر .

کریں اس طرح انہیں میتھم دیا گیا ہے کہ اپنے گھروں کو قرآن پاک کی تلاوت اور عبادت کے ذریعے آبادر کھیں۔ اس طرح کی خانقا ہیں اور مزار بنانے کا مقصد صرف اور صرف یہی ہے کہ مسجدوں کی شان کم کی جائے 'لوگوں کو ان سے دُور کیا جائے تا کہ یہ خانقا ہیں مساجد کی جگہ لے مسلم نے عبادت اور زکر کیلئے خانقا ہوں کی بجائے مساجد کا نظام وضع کیا 'اسی بارے میں این الجوزیؒ فر ماتے ہیں 'جہاں تک خانقا ہوں اور مزاروں کا تعلق ہے تو اسے ماضی میں بعض لوگوں نے انفرادی عبادات کیلئے بنایا۔ اگر چوان کی نیت ورست ہوگر چھو جو ہات کی بنیا دیر یہ غلط عمل ہے اور اسلام میں اس کی کوئی گئے آئی نہیں۔

1- يه بدعت ب جوانبول نے ايجاد كى مسلمانوں كى عبادت كا وتو مسجد بـ

2-اس کا مقصد مجد کے مقابلے میں ایک عبادت گا وتعیر کرنا ہے تا کہ سجد میں مسلمانوں کی جعیت کم ہو۔

3-مساجد کی طرف جانے والے قدم اور اس پر حاصل ہونے والے ثواب ہے وہ محروم ہو گئے۔

4-اس میں عیسائیت کے ساتھ مشابہت ہے کہ وہ بھی اس طرح کے انفراوی چرچی بنا کراس میں علیحدگی اختیار کرتے ہیں۔

5-انہوں نے شادی دالی سنت ترک کردی حالانکہ ان میں سے اکثر جوان اور شادی کے مختاج ہوتے ہیں۔ 6-انہوں نے اپنے لئے تخصوص علامات مقرر کرلیں اپنے لئے زاہداور صوفی کالفظ وضع کر لیا اور پہطریقہ بن گیا کہ لوگ ان کی زیارت اور برکت حاصل کرنے کیلئے وُوروُور سے ان کے یاس آنے گئے۔ آہتہ آہتہ بیسارامحاملہ ایک کاروبار کی شکل اختیار کر گیا۔

جہور متاخرین کوہم نے تو دیکھا ہے کہ وہ ان خانقا ہوں بیں عیش وعشرت کی زندگی گزارتے ہیں کھانے پینے کی فراوانی ہوتی ہے وقص و مرور سے لذت حاصل کرتے ہیں ہر ظالم جابر ہے بھی و نیا طلب کرتے ہیں۔ عام طور پر بیخ انقا ہیں سرمایہ داراور ظالم لوگ بناتے ہیں اوران کی تغییر میں بھی حرام مال ہی استعال ہوتا ہے۔ شیطان ان کے ذہن میں بیخیال ڈالٹا ہے کہ تم نے اب تک حرام طریقوں سے جو کمایا' اس طرح کی خانقا ہیں اور مزار بنا کرتم اس کا فدیداور کفارہ ادا کر سکتے ہو۔ ان خانقا ہوں میں کھانے پینے اور شنڈ سے پانی کا اعلی انتظام ہوتا ہے۔ اب آگر و یکھا جائے تو وہ بھوک اور تقویٰ والی زندگی اور وہ جنید بغیدادی والی محنت نہیں رہی ۔ خانقا ہوں میں دیکھا جائے تو وہ بھوک اور تنو وہ سر نیہو ڈاکر بستر میں گھس جاتے ہیں اور ان پر نیند طاری ہوجاتی ہے۔ بھی ان سے سرح جاتی ہیں تو وہ سر نیہو ڈاکر بستر میں گھس جاتے ہیں اور ان پر نیند طاری ہوجاتی ہے۔ بھی ان سے سرح جات میں اور اس کے مقابلے میں عبادت کیوں کر دہا ہے اور اس کے مقابلے میں عبادت کیوں نہیں کرتا' تو وہ یہ کہ کر جان چھڑ الیتا ہے کہ میں اس وقت اپنے ول میں اپ در سے میں ہوں۔

مجھے پراطلاع بھی لی ہے کہ ایک خانقاہ میں کی شخص نے قرآن پاک کی علاوت کی تواسے منع کر دیا گیا۔ ای طرح ایک اور آدی نے حدیث پڑھی تو کہا گیا کہ بیاس کی جگہ نہیں ہے۔''(۱۳۱)

ابن الجوزی نے اپن سند کے ساتھ ایک حدیث نقل کی ہے کہ ابونکا مدھر ماتے ہیں'' ہم حضور کے ساتھ ایک سریہ میں گئے' راستہ ہیں ایک آدمی نے غار و یکھا جس ہیں پانی اور کھانے چنے ک کچھے چیزیں تھیں' تو اس شخص کے دِل ہیں خیال آیا کہ وہ اس غار ہیں ہی قیام کرئے جو پچھاس ہیں موجود ہے وہی اسے کھانے چنے کیلیے کافی ہوگا' اس غار ہیں پانی کے ساتھ کچھ ہڑی بوٹیاں بھی تھیں'اس کا خیال ہوا کہ وہ دنیا سے علیحدگی افتیار کر کے بہاں عبادت کر ہے۔ وہ مخص کہنے لگا کہ اگر میں صفور سے اجازت لوں اور اُن سے لوچھ لوں تو جس ابیا کرلوں' ور نہیں۔ وہ حضور سے پاس آیا اور کہنے لگا اور کھانے پینے کی پچھ پاس آیا اور کہنے لگا اس آیا اور کھانے پینے کی پچھ چیزیں موجود ہیں' میرے ول جس خیال آیا کہ جس اس غارجیں تیام کروں اور دنیا سے خلوت اختیار کروں۔ حضور نے فرمایا جھے یہودیت اور عیسائیت کی تروی کیلئے نہیں بھیجا گیا' بلکہ جھے تو ویس حنیف کے ساتھ بھیجا گیا' بلکہ جھے تو ویس حنیف کے ساتھ بھیجا گیا' بلکہ جھے تو دیس میں ایک دون اور ایک رات کا سفر کرنا دنیا و ما نیہا ہے بہتر ہے۔'' (۱۳۲)

یہ بات بھی ثابت ہوتی ہے کہ صوفی عام طور پر راہبوں کے مواعظ اور درسوں میں جاتے تھے' اسے سنتے تھے اور ان کی باتوں کو آ گے نقل کرتے تھے۔ یہ باتیں نصوف کی بنیاد ثابت ہو کیں اور صوفی بڑے نخرے نہیں نقل کرتے ہیں۔

ابراہیم بنادھم جواکابرصوفیاء میں سے ہیں اس بات کوصراحنا نقل کرتے ہوئے کہتے ہیں اس بات کوصراحنا نقل کرتے ہوئے کہتے ہیں اس بھی معرفت کاعلم ایک راہب سے ہواجس کا نام سمعان تھا۔ میں اس کے چرج میں گیاادراس سے پوچھا سمعان تم کتنے عرصے سے یہاں پر ہو؟ وہ کہنے لگا سر برس سے۔ میں نے اس سے ہوں تو وہ کہنے لگا اے صنفی اس سے تمہارا کیا تعلق؟ میں نے کہا میں جانا چاہتا ہوں تو وہ کہنے لگا ایک دانہ۔ میں نے کہا تیرے دِل میں ایک کون ی آئی ہوئ کہ رہی ہو تی ہوں تو وہ کہنے لگا ایک دانہ۔ میں نے کہا تیرے دِل میں ایک کون ی آئی ہوئ کو رہی ہوتی اور ایک دانہ ہی تیرے لئے کافی ہوتا ہے۔ اس نے کہا تو رہی ہے کہ بھے کھانے کی فکر نہیں ہوتی اور ایک دانہ ہی تیرے لئے کافی ہوتا ہے۔ اس نے کہا تو اپنے چھے دیکھ رہا ہے؟ میں نے کہا ہاں۔ کہنے لگا یہ سب لوگ سال میں ایک دِن میرے پاس میری تعظیم ہوتی ہے اور جھے عزت وشہرت ملتی ہے۔ اس ایک دِن کی خاطر میں یہ ساری مونت و میرے کہا میں گئے تو جھے سے زیادہ محنت کرنی چاہئے میں پورا سال ریاضت کرتا ہوں اس لئے اے صنفی کھتے تو جھے سے زیادہ محنت کرنی چاہئے تا کہ اس تھوڑی ہی زندگی میں مونت کر ہوئے ہیں ہوئے سے نے کہا میں تھے تو جھے سے زیادہ محنت کرنی چاہئے تا کہ اس تھوڑی ہی زندگی میں مونت کر کے تو ہمیشہ کی عزت کہا میں تھے تا کہ اس تھوڑی ہی زندگی میں مونت کر ہوئے گئے اس نے کہا میں تھے جاس کی سے بات سے کہا میں تھے اس کی سے بات میں کرمیرے دِل میں معرفت کے سوتے پھوٹے گئے اس نے کہا میں تھے

كچھاور باتيں بتاؤں؟ ميں نے كہا ہاں۔اس نے كہا ج ج سے باہر علتے ميں جب ہم باہر كے تو ہارے سامنے ایک گھڑا سالایا گیا جس میں ہیں کے قریب دانے تھے اس نے مجھے کہا آؤاب چرچ میں چلو جو میں نے تحقیر دیا ہےوہ ان سب لوگوں نے د کھے لیا۔ جب ہم چرچ میں داخل ہوئ تو وہ سارے عیسائی زائرین استھے ہو گئے اور کہنے لگے اے متنفی سیجنے ہمارے شیخ نے کیا دیا تھا؟ میں نے کہااس نے اپنی خوراک میں ہے تھوڑا ساحصہ مجھے دیا ہے۔وہ کہنے لگے تو اس کا کیا كرے گا؟ ہميں دے دئے ہم اس كے زيادہ حقدار ہيں' جوتو مائلے گا ہم مجھے اس كى قيت ديں گے۔میں نے ان سے کہا ہیں دینار۔انہوں نے مجھے فوراً ہیں دیناروے دیئے وہاں سے دویارہ میں را ہب کے پاس آیا'وہ کہنے لگاتم نے بہت برا اموقع گنوادیا' خدا کی قتم اگرتم ان ہے ہیں ہزار دینار کا مطالبہ کرتے تو میرے اس تیرک کی خاطر تنہیں وہ بھی دے دیتے۔ دیکھاے صنفی 'کتنی عزت اوراحترام کامقام ہے جو مجھے دے رہے ہیں کیا تیرارب جس کی تو عبادت کرتا ہے اس سے زیادہ تجھے عطانبیں کرے گا؟اورکیاوہ اس سے زیادہ عبادت کاستحق نہیں ہے؟''(۱۴۳) حضرت صوفی بزرگ ہجوری نے ایک اور صوفی سے قتل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں''ایک دفعہ میں نے سنا کہ روم میں ایک راہب ہے جوایک جج چ پر گزشتہ ستر برس سے مقیم ہے' رہبانیت اختیار کئے ہوئے ہیں میں نے کہاواہ عجیب بات ہے ٔ رہبانیت کی شرطاتو حیالیس برس کی ہوتی ہے ؛ میر میں تک کیوں جرج میں بیٹھارہا؟ چنانچہ میں اس کی طرف چل پڑا تا کہ اس سے ستر برس تک قیام کی وجہ یو چھ سکول۔ جب میں اس کے چرچ کے قریب پہنیا تو اس نے چرچ کا وروازہ کھولا اور کہا: اے ابراہیم مجھے پت ہےتم کیوں آئے ہوئیں یہاں پرستر برس ہے رہانیت کی وجہ سے مقیم نہیں ہوں' بلکہ میرے پاس ایک کتا ہے جو بڑاخ لمرناک اور وحثی ہے' میں یہاں اس کی دیکھے بھال کرتا ہوں اورلوگوں کواس کےشرہے بچا تا ہوں ور : مجھے اتنا عرصہ یہاں قیام کی کیا ضرورت تھی۔ جب میں نے اس کی یہ بات بن تو میں نے کہاالی اتو اینے معاملات میں مخاراور کارساز ہے چاہے تو صلالت میں ہے انسان کورہنمائی دے اور اسے سیدھاراستہ دکھادے۔ وہ کہنے لگا ہے ابراہیم بتم لوگوں کے پیچھے کیوں بھاگ رہے ہو جا دَاپنے نفس کو اوراپنے آپ کو تلاش کرو' جب تہمیں اپنانفس مل جائے تو اس کی تگرانی کرواورلوگوں کواس کی تکلیفوں سے بچاؤ۔ اس لئے کہانسانی خواہشات روزانہ ہمارے سامنے تین سوساٹھ مختلف رنگوں میں آتی ہیں'ان پرتقذیس کابردہ پڑاہوتا ہے اور بیخواہشات ہمیں گراہی کی جانب بلاتی ہیں۔'' (۱۴۴۳)

شعرانی نے بعض صوفیاء کے حوالے نے قل کیا ہے کہ وہ عیسائیوں کی رہبانیت کو درست میں نے بعض صوفیاء کے حوالے نے قل کیا ہے کہ وہ عیسائیوں نے حضور کی طرف ایک مجھتے تھے ان کا خیال تھا کہ رہبانیت عین حق اور ثواب ہے 'چنانچوانہوں نے حضور گل طرف ایک محمدیث منسوب کی ہے کہ حضور "نے فر مایا'' راہبوں کو چھوڑ دؤوہ جو چاہیں کرتے رہیں۔'

اس سے صوفیاء نے بیٹابت کیا کہ جس طرح دارالاسلام میں جزید دے کرکافروں کور ہے کی اجازت ہے اور وہ آزادی کے ساتھ اپنے تمام معاملات سرانجام دے سکتے ہیں' اس طرح راہبوں کا بیٹل بھی درست ہے اور آئیس اس کی اجازت دی جانی چاہئے۔ اس حوالے سے صوفیاء کی منطق یہ ہے کہ یہ برا باریک مسئلہ جے تصوف کے سمندر میں غوطہ خوری کرنے والے ہی سمجھ کے جیں۔ (۱۳۵)

شعرانی نے طبقات کبری میں ابراہیم بن عصیفیر کے حوالے نقل کیا ہے '' وہ صاحب
کشف سے ان کے کشف کے حوالے سے بہت سارے واقعات مشہور ہیں 'بھیں سے ہی کرامات
کاظہور شروع ہوگیا' کئی باراییا ہوا کہ جب وہ شہر میں داخل ہوئے تو وہ لومڑی اور تھتا اور اس طرح
کے دوسر سے جانوروں پرسوار ہوکر آئے' کسی سواری کے بغیر بی وہ پانی پر چلتے' ان کا پیشاب دودھ
کی طرح سفید ہوتا' اس طرح اس سے اور بھی بہت ساری کرامات کاظہور ہوتا تھا' وہ عام طور پر چرج بی میں ہی سوتے سے کیونکہ اس کا کہنا تھا کہ عیسائی مسلمانوں کی طرح چرچوں میں سے جوتے
چرج میں ہی سوتے سے کیونکہ اس کا کہنا تھا کہ عیسائی مسلمانوں کی طرح چرچوں میں سے جوتے
چوری نہیں کرتے ۔ وہ یہ بھی کہتے سے میرے زود یک روزے کی حقیقت یہی ہے کہ عیسائیوں کے
دوران کی طرح روزے کے دوران بکری کا گوشت نہ کھایا جائے' وہ مسلمان جوروزے کے دوران
کری اور مرغی کا گوشت کھاتے ہیں' میرے زدیکہ ان کاروزہ باطل ہے۔'' (۱۳۹)

ای طرح اور بھی بہت ساری کتابیں ہیں جن میں عیسائیوں کی تعریفیں کی کئیں مثلاً اصبانی نے اپنی کتاب ' حلیة الاولیاء'' میں عبداللہ ابن الفرج کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ اس سے کی ھخص نے پوچھا''ابوممئی براہب حکمت کی ہائیں کرتے ہیں ٔ حالانکہ ہمار بنز دیک بیدائر واسلام سے خارج اور گمراہی کی زندگی بسر کررہے ہیں ' یہ کیے ہوسکتا ہے؟ تو اس نے کہا یہ سب پچھ بھوک کی کرامات ہیں۔ جب انسان اپنے آپ کو بھوکا رکھتا ہے بھی تو وہ حکمت کے اعلیٰ مقامات پر فائز ہوتا ہے۔'' (۱۴۷2)

اصبهانی نے ابراہیم بن جنید ہے بھی نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں'' میں نے بیا شعار محمہ بن حسین البرجلانی کی کتاب کے پشت پر لکھے ہوئے دیکھے

راہبوں کےمواعظ اوران کی مشقتوں کاذکر

كافرول ہےاچچى باتوں كا ذكر

بیالی باتی ہیں جن سے ماری ول کوشفاملی ہے

ہم انہیں سیٹ لیتے ہیں ،اگر چہ ریکا فروں سے ہی کیوں نہوں

اچھائی کےمواعظ انسان کوعبرت دلاتے ہیں

اوراسے قبروں سے مانوس کرتے ہیں

بیایسے مواعظ ہیں کہ جب انسان انہیں سنتا ہے

تودلوں میں غموں کے دریام وجزن ہوجاتے ہیں اور دِل زم ہوجاتا ہے' (۱۴۸)

ابوطالب کی نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام سے نقل کیا ہے کہ وہ فرماتے ہیں 'جواللہ سے محبت کرتا ہے وہ قیام کو پہند کرتا ہے۔'' یہ بھی ان سے منقول ہے کہ انہوں نے ایک دفعہ راہبواں کے ایک ایک ایک کروہ کو ویکھا کہ وہ کھڑت عباوت کی وجہ سے سوکھ کرکا نثابان گئے تھے، ان ہے پوچھا تم کون ہو؟ تو کہنے گئے ہم اللہ کے بندے ہیں۔ان سے پوچھا گیا تم اللہ کی عباوت کیوں کرتے ہو؟ انہوں نے کہا اللہ نے ہمیں آگ سے ڈرایا' ہم اس سے ڈرگئے تو حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے فرایا کہ اللہ پریچق ہے کہ جس چیز سے قم ڈرتے ہواس سے ہمیں محفوظ رکھے ۔حضرت عیسی علیہ السلام اس سے آگے جل پڑے اور ایک اور گروہ کو دیکھا جواس سے بھی زیادہ اور سخت عباوت کررہا قما ان سے ہمیں جنت کا شوق دلایا

اورا پن اولیاء کیلئے اس کا وعدہ کیا اس کی امید ہیں ہم عبادت کررہے ہیں ' حضرت عیسیٰ علیہ السلام آگے نے فر مایا اللہ پریدی ہے کہ تم جو چیز طلب کررہے ہووہ تمہیں دے ۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام آگے چل پڑے تو ایک اور گروہ کو ویکھا' ان سے پوچھا تم کون ہو؟ وہ کہنے گئے ہم اللہ سے محبت کرنے والے ہیں 'ہم جہنم کے ڈرسے عباوت کررہے ہیں نہ ہی جنت کے شوق سے 'ہم صرف اللہ کی محبت' اس کی تعظیم کیلئے عبادت کر رہے ہیں ۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے فر مایا اصل میں تم اللہ کے دوست ہو' مجھے بھی تمہارے ساتھ تھر نے کا تھم دیا گیا ہے۔ چنا نچے حضرت عیسیٰ علیہ السلام ان کے ساتھ ہی تضہر گئے ۔ ایک اور روایت کے مطابق جو پہلے دوگروہ تھان سے حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے یہ کہا تھا تم وہ مخلوق ہوجن سے اللہ محبت کرتا ہے' اور تیسرے گروہ سے یہ کہا کہ تم تو اللہ کے مقرب بندے ہو۔'(۱۳۹)

اس بات سے ڈاکٹر عبدالرحلٰ بدوی بتیجہ اخذ کرتے ہوئے کہتے ہیں''اس سے ثابت ہوتا ہے کہ مسلمان صوفی را بہوں کے مواعظ سننے میں کوئی حرج نہیں بجھتے سے ان کی روحانی مشقتوں اور کوششوں کا زُکر بھی کرتے ہمیں مسلمان صوفیوں کی بہت می کتابوں میں ایسے اقوال ملتے ہیں جس میں انہوں نے عیسائی را بہوں کے محنت ومشقت اور ریاضات وعبادات کی تعریف کی ہے۔'' (۱۵۰)

ڈاکٹر بدوی نے اپنی کتاب میں مزید لکھا''مسلمانوں اور عیسائیوں کے درمیان اختلاط اور
باہمی ملاقا تیں جرہ کے علاقے میں ہو کیں جو بلا یورب میں آتا ہے۔ اس کے علاوہ کوفۂ وشق نجران
اور بالخصوص وہ تمام عرب قبائل جن میں اسلام سے پہلے عیسائیت کا دور دورہ تھا مثلاً بوتغلب قضاعۂ
توخ اور اس طرح کے مقامی قبائل ہیں جن میں اسلام آنے کے بعد بھی عیسائیت کے آثار باتی سے
چنا نچے انہوں نے عیسائیت کے اثرات کو بہت جلدی قبول کیا اور بیمقام مسلمانوں اور عیسائیوں کے
درمیان ملاقات کیلئے اہم خابت ہوئے۔ ان علاقوں کے بارے میں یہاں تک مشہور ہے کہ یہاں
کے صوفی دینی معاملات میں عیسائی راہبوں سے مشورہ لیا کرتے تھے عبدالواحد بن زید عمائی اور
ایوسلیمان الدارانی نے اس کے حوالے ہے بہت سے اقوال نقل کئے ہیں۔'(۱۵۱)

یمی دجہ ہے کہ ٹیکلسن فون کر بمرادر گولڈ زیبریہ کہنے پر مجبور ہو گئے ''اس مقام پرہمیں بیہ بات نہیں بھولنی جاہیے کہ تصوف کے ابتدائی دور میں اس پر عیسائیت کا بہت زیادہ اثر تھا' ابتدائی ز مانے کے صوفی صرف لباس ٔ خاموثی اور بھوک کے حوالے سے ہی عیسائی راہوں کی تقلید نہیں کرتے تھے بلکہ ہمیں صوفیوں کی بہت ی کتابوں میں اس طرح کے داقعات بھی ملتے ہیں کہ صوفی جرچوں میں جا کرراہبوں کے مواعظ سنتے یا راہبوں کی جانب سے تعمیر کردہ ستونوں پر جاتے اور ان کی بات سنتے ای طرح یہ بھی بات سامنے آتی ہے کہ بہت سارے صوفی اس طرح کے بلند و بالا ستون تغمیر کرے اپنے متبعین کو دعظ ونصیحت کرتے تھے۔ یہ سارے اموراس بات پر دلیل قطعی ہیں كەزابدون كاپىمسلك درحقىقت يېودىت ادرعيسائىت كى تغليمات سے ستفاد ہے اى طرح تورات اورائجیل کی بہت ی آیات الی ہیں جنہیں مسلمان صوفیوں نے نقل کیا۔ نجیل میں مذکور واقعات جنہیں عیسائی راہب بیان کرتے تھے ایک وقت ایسا بھی آیا کہ مسلمان صوفیوں ان کُونقل كرنے لگے۔اى طرن كاليك مجموعہ ہے اسرائيليات كہاجاتا ہے جس كے بارے ميں كہا جاتا ہے کداسے دہب بن مربدالتونی 628ء نے جمع کیا تھا۔عیسائیوں سے بی کچھ واقعات نقل كرك الثعالبي التوني 1036ء نے كتاب ككسي جس كا نام اس نے " دفقص الانبيا" ركھا۔ يہ كتاب اب بھي موجود ہے۔ (١٥٢)

جہاں تک ان اصطلاحات کا تعلق ہے جو صوفی وں کے ہاں رائے ہے جہیں و فقل کرتے ہیں اور گاہے بگا ہے اس کا استعال کرتے رہتے ہیں انہیں پڑھ کریے بات واضح ہو جاتی ہے کہ یہ اصطلاحات اسلام اور عربی زبان میں اجنبی ہیں عربی زبان میں ہمیں ان کا کوئی ماخذ نہیں ملتا بلک ان کے حرف اور الفاظ اس بات پردال ہیں کہ یہ الفاظ عیسائیت سے لئے گئے اور ان کا معنی بھی عیسائی خدہب میں ہی رائے ہے مثلا ''ناموں' رحموت' رہبوت' لاہوت' جردت' ربانی' روحانی' نفسائی' جسمانی محصعانی' وحدانی' فردانیڈر ہبانی' عبودیڈر ہو ہی' الوحیہ' کیفو فیدوغیرہ وغیرہ ۔'' (۱۵۳) ہیں بیات قابل وید ہے کہ جو محص تصوف کی طرفداری کرتے ہوئے اسے میسائیت اور رببانیت سے علیحدہ ایک مسلک قرار دیتا ہے وہ بھی بالآخریہ مانے پر مجبور ہوجاتا ہے عیسائیت اور رببانیت سے علیحدہ ایک مسلک قرار دیتا ہے وہ بھی بالآخریہ مانے پر مجبور ہوجاتا ہے

کہ بہر حال تصوف کے مصادر میں سے ایک اہم مصدر عیسائیت ہے اور یہ کہ تصوف نے بہت سے مقامات پر عیسائیت سے استفادہ کیا۔ اگر چہ اس کے ساتھ ساتھ وہ اس بات پر بھی اصرار کرتے ہیں کہ تصوف ایک اسلامی چیز ہے عالانکہ ان کی ان دونوں باتوں میں تعارض اور تاقض ہے۔ جس کا وہ انکار کرتے ہیں اٹھا بی الفاظ میں اسے ثابت کرتے ہیں اور جے وہ ثابت کرتے ہیں چند سطروں بعد بی اس کا انکار کردیتے ہیں۔ جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کے ہاں فکری گہرائی اور گیرائی اور کیے میں ہے کہ وہ تصوف کا دفاع کرنے سے عاجز ہیں ان کے پاس گیرائی نہیں ہے۔ یہ فکری تہی وائمی بی ہے کہ وہ تصوف کا دفاع کرنے سے عاجز ہیں ان کے پاس ایسا کوئی حیاز نہیں جس سے وہ تصوف اور عیسائیت کو علیحدہ ٹابت کر سکیں۔ ایک بی وقت میں وہ اس کے حوالے سے اقرار بھی کرتے ہیں اور انکار بھی کرتے ہیں۔

ایک مشہور تحقق عیرائیت کومصا در نقوف میں سے ایک ہونے سے انکار کرتے ہوئے کہتا ہے۔ '' بحث صرف بنہیں کہ نقصوف کے مصا در فاری اور ہندی ہیں 'بلکہ بعض محققین تو یہاں تک کہتے ہیں کہ اس کے اور بھی بہت سارے روحانی مصا در ہیں جن میں سے وہ عیرائیت کا ذِکر بھی کرتے ہیں۔ اپنے مو قف کو ثابت کرنے کیلئے دیوگ کہتے ہیں جا لمیت اور اسلام دونو ل ادوار میں عرب اور عیرائیوں کے درمیان تحاکف کا تباولہ بھی ہوتا رہا۔ عیرائیوں اور صوفیوں کی تعلیمات اور ان کے مواعظ ریاضت ' خلوت اور عبادت میں بھی بہت حد تک اور صوفیوں کی تعلیمات اور ان کے مواعظ ریاضت ' خلوت اور عبادت میں بھی بہت حد تک ما شدت ہے۔ صوفی بھی علیہ السلام کے اقوال 'راہوں کے احوال 'ان کی عبادات اور لباس والے طریقے اپناتے ہیں۔

اس بات کی تائید فون کریم "گولڈ زیمر فیکلسن ' آسیمن اوراس کے دیگر مستشرقین کرتے

یں\_

ت فون کریمر کا خیال ہے کہ اسلامی تصوف اور صوفیوں کے مشہور اقوام دراصل زمانہ جالمیت کے اثر آت ہیں۔ عرب میں زمانہ جالمیت کے دوران عیسائیوں کا فکری غلبہ تھا۔ اگر چہ اسلام نے آکران کی فکر اور سوچ کو ختم کردیا مگر حقیقت ہیہے کہ عیسائیت کے نتج اوران کی جڑیں قائم رہیں۔ جوں جوں مسلمان اسلام سے دُور ہوتے گئے' یہ بیج اور جڑیں پختہ ہوتی گئیں اور آ ہستہ آ ہستہ انہوں

نے ایک تناور درخت کی شکل افتیار کرلی۔اسلام سے قبل بہت سے عرب زمانہ جاہلیت میں عیسائی ہوتے تصاوران عیسائیوں میں سے بہت سے داہب ہوتے تھے۔

گولڈز میرکہتا ہے' عیسائیت جس فقرادرز ہدگی بات کرتی ہےادر جس طرح وہ فقر کوغنیٰ پر ترجیح دیتی ہے'اس طرح احادیث نبویہ میں بھی کچھا توال ملتے ہیں جس سے معلوم یہ ہوتا ہے کہ احادیث نبویہ میں بھی اس عیسائی فکر سے استفادہ کیا گیا ہے۔ فقر اور دنیاوی زندگی سے فرار' ہر دراصل عیسائیت کے خیال ہیں۔ نیکلسن اس پر اضافہ کرتے ہوئے کہتا ہے کہ صوفیوں کے ہاں خاموثی اور ذکر کے جواصول ہیں وہ عیسائیت سے لئے گئے ہیں۔

بیساری بحث تو تصوف کے بارے میں زہائ عبادت ٔ ریاضت اور لباس کے حوالے سے تھی۔ جہاں تک تصوف کے روحانی اور فلسفیانہ ماخذ کا تعلق ہے تو اس کے بارے میں بھی بہت ہے اقوال ہیں۔ایک گروہ وہ ہے جوعیسائیت کوہی تصوف کا فکری ماخذ مجھتا ہے۔ بلکہ بعض تو یہاں تک کہتے ہیں کے صوفیوں نے فلے فلیے عیدائیت ہے ہی لیا۔ غالبًا اس کی وجد بیر رہی ہوگی کہ تصوف اور عیسائیت کے بنیادی اصول منک لباس عبادات اتوال اور ماٹر میں کوئی فرق نہیں ہے۔ جب ہم ان متشابهات ادرمشتر کات پرنظر ڈالتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ تصوف کا بنیا دتو ہے ہی عیسائیت۔ بیہ بات درست بھی ہے کیونکہ عرب این ابتدائی دور میں راہوں کی طرف میلان رکھتے تھ ان کی طرح چرچ بناتے تھے۔حظلہ الطائی کے بارے میں منقول ہے کہ اس نے اپنی قوم کو چھوڑ کر ر بہانیت اختیار کر لی تھی۔ دیائے فرات کے کنارے پراس نے چرچ تعمیر کیا اور موت تک وہیں ر ہاتس بن ساعدہ کے بارے میں بھی یہی منقول ہے کہ وہ بھی فقروالی زندگی اختیار کرتا' دنیاوی عیش وعشرت سے اجتناب کرتا تھا' انتہائی کم کھانا کھا تا تھا اور جنگلوں میں رہنے کو پیند کرتا تھا۔ اس طرح امیدین ابی کے بارے میں بھی منقول ہے۔اب میم قس اورامیہ ہیں جنہوں نے اشعار کے ان کے مشہور دیوان ہیں اور ان دیوانوں میں ہمیں واضح طور پر نم ہی جھلک نظر آتی ہے۔اپے اشعار کے ذریعے وہ زہد کی تعریف کرتے ہیں اے اختیار کرنے کی ترغیب دیتے ہیں عرب چونکہ اشعارے بہت زیادہ متاثر ہوتے تھے اور قس اور امہ کے اشعار تو دیسے بھی ان کے ہاں مشہور تھے'اس لئے عربوں میں عیسائی افکار پھیلانے میں قس اور امیہ کا بہت بڑا ہاتھ ہے۔ میلوں تھیلوں کا بھی عرب کی معاشرت میں بہت بڑا کر دار تھا۔ مختلف مقامات پر بڑے بڑے میلے اور بازار لگتے تھے اور دُوردراز قبائل کے لوگ بھی ان میلوں میں شریک ہوتے تھے۔ یہ میلے جہاں کاروباری اعتبارے انتہائی مفید ہوتے تھے دہاں کاروباری اعتبارے انتہائی مفید ہوتے تھے دہاں عرب ایپنے معاشرتی اصول اور مقامی معاملات بھی ان میلوں کے مواقع پر بی طل کرتے تھے۔ ان میلوں میں عرب را ہب بھی آتے تھے اور چلتے پھرتے اپنے ند ہب کی تبلیغ کرتے تھے۔ وعظ کہتے تھے اوگوں کو جنت جہنم اور حساب کتاب بارے بتاتے تھے۔

مبرحال ان کی تعلیمات جس طریقے ہے بھی عرب کے اندر داخل ہوئیں 'یے حقیقت ہے کہ جاہلیت کے زمانے میں عربوں نے ان ہے بہت زیادہ اثر لیااور عیسائیت ہی پھی عرصے کے بعد تصوف کی بنیاد بنی۔

یہاں ایک اہم سوال پیدا ہوتا ہے کہ ہر محقق اور مفکر عیسائیوں اور صوفیوں کے درمیان مناسبت پیدا کرنے کی اوران کے درمیان متفقہ امور تلاش کرنے کی کوشش کیوں کرتا ہے؟ وہ پیہ کیوں نہیں کہتا کہ تصوف زمانہ جاہلیت کے معاشرت سے لگا کھاتا تھا'اس لئے عربوں نے اسے اختیار کیا' اس لئے کہ زمانہ حاہلیت میں بھی اسی طرح کی عزلت اورخلوت نشینی کا رواج تھا' اس ز مانے میں بھی عیش وآسائش نقص کھانے کو بہت کم ملتا تھا۔اس حوالے سے بیکہا جاسکتا تھا کہ تصوف جاہلیت کے ابتدائی دور کا ثمرہ ہے۔ اور تصوف اس مشکل وآسائش ہے دُورزندگی کا ہی تشلسل ہے جے وب جاہلیت کے زمانے میں گزارتے تھے۔اس زمانے میں بھی اہل وب توہم ریت کا شکار تھے انہوں نے اپنے اپنے خدا بنائے ہوئے تھے اور ان سے خیر وشر کے معالمے میں رجوع کرتے تھے۔ یہ بھی تو کہا جاسکتا تھا کہ اسلام کی روح دراصل زمانہ جاہلیت کے وہ نیک اور صالح اعمال میں مثلاً وہ اس زمانے میں بیت الله کی خدمت کرنے میں مشہور تھے۔اگر کو کی شخص اس طرح کے اعتراض کرے کہ واس کے جواب میں بیاکہا جاسکتا ہے کہ ذیانہ جاہلیت میں بھی جو ز بداور فقریایا جاتا تھاوہ بھی دراصل عیسائیت ہے ہی آیا تھا۔عیسائیت ہی اس کا منبع اور ماخذتھی۔ عرب اپنی ذات اور ماحول کے اعتبار ہے اس کی طرح با توں کے قائل نہیں تھے' کیونکہ ان کا قبائلی

ڈھانچاتحاداور جمعیت کامتقاضی تھا۔لہذابات پھروہیں آتی ہے اصل عیسائیت تھی۔

جب ہم صوفی نظریات کامطالعہ کرتے ہیں تو اللہ تعالیٰ سے محبت کیلئے ہمیں ایسے الفاظ ملتے ہیں جوعیسائیت کے ہیں مثلاً لا ہوت اور ناسوت کا لفظ ہے۔ عام طور بر کہا جاتا ہے کہ لا ہوت نے ناسوت میں طول کیا مینی خداجولا ہوت ہاس نے سیح علیہ السلام جوناسوت ہے اس میں علول كيار جب كوئى صوفى تصوف كاعلى مقام يرفائز بوجاتا بإقواس كيلئ اس طرح كالفظ بولاجاتا ب كدلا موت نے ناسوت ميں طول كيا ب-اى طرح لفظ كلم ب جوعيسائي مذهب ميس الله اور مخلوق کے درمیان ایک واسطہ ہے۔ بعض صوفی اسے حقیقت ٹندیر قرار دیتے ہیں کہ وہ اللہ یاک کی سب سے پہلی تحلوق سے یاوہ کہتے ہیں کہ ذات الی کیلے سب سے پہلے پر لفظ متعین ہوا اور باقی تمام مخلوقات ای لفظ سے روحانی اور مادی اعتبار سے پیدا ہوئے۔ بیدنیالات مسلمانوں میں اس وقت بی پیدا ہوئے جب ان کاعیرائیوں کے ساتھ اختلاط ہوا عیسائیوں کے ساتھ ان کے بحث و مباحثہ اور مناظرے ہوئے۔ یہ بات کی حد تک فطری بھی ہے کدان بحث مباحثے کے نتیج میں عیسائیوں کے عقائد مسلمانوں میں پھیل گئے اور انہیں اسلام کے قلعے میں شگاف ڈالنے کاموقع مل گیا۔صوفی حضرات محبت الٰہی میں اس حد تک غلو کرنے گئے کہ انہوں نے رب اورعبد کو جسدِ واحد قراردے دیااور <del>کہنے لگے</del> کہ رب نے عبد میں حلول کرلیا۔

مسلمانوں اورعیسائیوں کے درمیان ہونے والے حوار اور گفتگو کا نتیجہ میں لکا کہ عیسائیوں کو مسلمانوں کے قریب آنے کا موقع ملا اور انہوں نے مسلمان معاشرے میں اثر ونفوذ حاصل کیا۔''(۱۵۴)

ڈاکٹر تفتازانی اس بات پر رَدکرتے ہیں کہ تصوف کا ماخذ عیسائیت ہے۔ وہ مشہور ستشرقین کی بات کا رَدَکرتے ہیں کہ تصوف کا ماخذ عیسائیت ہے۔ وہ مشہور ستشرقین کی بات کا رَدِکرتے ہوئے گئے ہیں 'اس سے کوئی شخص انکار نہیں کرسکا کہ صوفی اصطلاحات استعال عیسائی اصطلاحات استعال کیسائی مثلاً کلمڈلا ہوت 'ناسوت وغیرہ لیکن میر چیزیں بہت بعد میں آئیں اس طرح کے خیالات کا ملہور تیسری صدی ہجری کے آخر میں ہوا۔ حالانکہ اس سے پہلے بھی دوصد یوں میں صوفی موجود

سے اس لئے قرین قیاس اور علمی انصاف سے کہ ریکہا جائے کہ صوفی علمی اور عملی اعتبار سے اسلامی تعلیمات پڑیل کرتے ہیں ہاں ہے کہ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ ان میں بہت ی چزین عیسائی تعلیمات داخل ہو گئیں جس کی وجہ ہے بعض مستشرقین کو پیغلط نبی ہوئی کہ صوفیوں کا ماخذ ہی عیسائیت ہے۔'( 102)

تو بیساری گفتگو کا خلاصہ ہے۔ہم تو قع کرتے ہیں کہ قارئین اسے پڑھ کرنتائج تک پہنچ جا کمیں گے۔ کیونکہ ہم نے اس میں بڑاواضح اورسادہ اندازا پنایا ہے۔

## ہندواور فارسی **ندا**ہب

جہاں تک تصوف کی تعلیمات اوراس کے فلیفے کا تعلق ہے اس کے اوراداوراذکار معرفت کے حصول کے طریقے نتا عاصل کرنے کا طریقہ نبیادی طور پر بیہ بندوادرزرشتی ندہب کا نچوڑ ہے اوراس سے کوئی شخص انکار بھی نہیں کرسکتا۔اس امریس شک دشبہ کی کوئی گنجائش نہیں ہے بلکہ تصوف پر شخص انکار بھی نہیں اور مسلمان محققین اس حقیقت کا عام طور پر اعتراف کرتے ہیں جی کے صوفی بھی اس طاہری حقیقت کا اعتراف کرتے ہیں۔

استاذ ابوالعلاء العقی مستشرقین کی اسلامی تحقیقات پر بحث کرتے ہوئے کہتے ہیں "رج ڈ پائسین اور مارکس ہارٹن کا ایک بی خیال ہے وہ یہ کہتے ہیں کہ تصوف اصل میں ہندوسوج کا پرق ہے۔ ہارٹن نے اس بات کو ثابت کرنے کیلئے جتنا زور لگایا ہے شاید بی کسی اور نے لگایا ہو۔ اس نے حلاح نے 1927ء اور 1928ء میں دو مقالے کھے جس میں اس بات کو ثابت کیا۔ اس نے حلاح بسطای اور جنید کے احوال و واقعات نقل کرنے کے بعد یہ تیجہ اخذ کیا کہ تیسری صدی ہجری میں نصوف کا جب ظہور ہواتو وہ بہت حد تک ہندوافکار اور سوج سے ملتا جاتا تھا۔ حلاح کے حالات نفری کا مطالعہ کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس پر ہندو جو گیوں کی سوج کا بہت زیادہ اثر تھا۔ دوسرے مقالے میں وہ یہ ثابت کرتا ہے کہ عام طور پرصوفی جن اصطلاحات کو استعمال کرتے ہیں وہ فاری اور ہندی زبان سے ماخوذ ہیں۔ آخر میں وہ یہ تیجہ نکا تنا ہے کہ تصوف ہندوازم کا دوسرانا م جو فاری اور ہندی زبان سے ماخوذ ہیں۔ آخر میں وہ یہ تیجہ نکا تنا ہے کہ تصوف ہندوازم کا دوسرانا م قدیم نقافتی مراکز کا حوالہ دیتا ہے جو مختلف مما لک میں تھیلے ہوئے تھے تا ہم وہ صوفیوں کی دیم نقافتی مراکز کا حوالہ دیتا ہے جو مختلف مما لک میں تھیلے ہوئے تھے تا ہم وہ صوفیوں کی اصطلاحات پر توجہ نہیں دیتا جس طرح ہارٹن نے کیا۔

ہار فیمین کا ایک مقالہ 1916ء میں چھیا، جس میں اس نے اس موضوع پر بحث کرتے ہوئے میں اس نے اس موضوع پر بحث کرتے ہوئے میں جوئے میں جوئے میں علاوہ اس میں بہودیت عیسائیت اورجد یدافلاطونی افکار بھی شامل ہیں۔ ہار فیمین کا خیال ہے کہ جس شخص نے ان

تمام افکار کوتصوف میں شامل کیاوہ ابوقاسم الجنید البغد ادی التوفی 297 ھے۔ لبذا جنید بغدادی پر بہت زیادہ تحقیق کرنے کی ضرورت ہے۔ مزید وہ کہتا ہے تصوف کوغیر اسلامی اور ہندوالاصل ثابت کرنے کیلئے ہمارے یاس بہت سے دلائل ہیں:

1-صوفیوں کے تمام بڑے بڑے رہنما اورتصوف کی بنیادر کھنے والے غیر عربی تھے جیسے ابرا ہیم بن ادھم پیشقیق البغی 'ابویز پیرالمبسطا می' یجیٰ بن معاذ الرازی وغیرہ۔

2- تصوف كاظهورسب سے بہلے خراسان سے ہوا۔

3-اسلام ہے قبل تر کستان ایک ایسا مقام تھا جو بہت ساری ثقافتوں اور معاشر توں کا مجموعہ تھا۔ اس میں جہاں مشرقی رجحان اور ثقافتیں ملتی ہیں وہاں مغرب کے خیالات اور ان کے فلیفے بھی رائج ہیں۔ وہاں کے لوگ جب اسلام میں واخل ہوئے تو انہوں نے اسلامی تعلیمات ابنانے کے ساتھ وہاں رائج مشرقی اور مغربی فلسفوں کو بھی اس میں شامل کیا۔

4-مسلمان بذات خوو ہندواثر ونفوذ کااعتراف کرتے ہیں۔

5-ز ہد کا اسلامی تصورائی بنیا د کے اعتبار سے ہندوانہ ہے۔تشکیم ورضا ہندوالاصل فکر ہے۔ سیاحت کرنا' جنگلوں کا زُرخ کرنا' بیدونوں ہندوؤں کی عادات ہیں۔'' (۱۵۲)

اس کے بعد استا و عفی ہار ممین کے حوالے سے لکھتا ہے'' مسئلہ اس سے بھی زیادہ پیجیدہ ہے' خراسان اور خیشا پور کے مشائخ اور صوفیوں کے بڑے رہنماؤں کی زندگی کا مطالعہ کرنے سے بہا بات واضح ہوجاتی ہے'اگر چہان پر کسی حد تک اسلامی تعلیمات کا بھی اثر ہے' اس کے باوجودان پر سیج تلمیج' تصوف کے بچھ دوسرے مراکز یعنی عراق اور شام کی بھی ہے۔ بعض معاملات ایسے ہیں جنہیں اسلامی اعتبارے درست نہیں قرار دیا جاسکا گران کا ماخذ عراق اور شام کے افکار ہیں' جو بعد ہیں صوفیوں کی تعلیمات ہیں شامل ہو گئے۔'' (۱۵۵)

استاد عفی اس مقالے میں کئی مستشرقین کا حوالد دیتا ہے جنہوں نے تصوف پر بحث کرتے ہوئے تقریباً وہی نتیجہ اخذ کیا جو ہاڑمین اور ہارٹن نے کیا ہے۔

البيروني نے سب سے زيادہ اس معالمے پر بحث كى أنھوں نے مستشرقين اور و يكر محققين

یے بل ہندوازم اور تصوف کے درمیان قری تعلق بیان کیا۔

1-ارواح - 2-ونیا نے فرار - 3- مختلف مقامات کوآپس میں خلط ملط کرنا (۱۵۸)

کوئی بھی قاری صوفیوں کی کتب کو پڑھ کراوران کی ریاضتوں اور مجاہدوں کا مشاہدہ کرکے

ہندوؤں اور صوفیوں کے درمیان عظیم مشابہت کو سمجھ سکتا ہے؛ بالخصوص اپنے آپ کواذیت وینائ

مشقتیں برداشت کرنائ بھوک سانس رو کنے کی مشق کرنائ شہوتیں ختم کرنے کی کوشش کرتائ گھراور

یوی بچوں سے فراراختیار کرنائ بیابانوں میں بیٹھنائ شیخ کے تصور کا مراقبہ کرنائ ذکر کے طریقے اوراس
طرح کی اور بہت می عادات اور رسوم ہیں جن میں صوفیوں اور ہندوؤں کے درمیان مشابہت کو
سمجھ سکتا ہے ۔ یہ بات بھی واضح ہو جاتی ہے کہ ان سارے افعال واعمال میں اسلام کا دُورد ورتک کو کو اسطہ نہیں ہے۔ جو تصوف کا جھنڈ ااٹھاتے ہیں ان کے پاس اپنے اس عمل کیلئے شریعت کے
کوئی واسطہ نہیں ہے۔ جو تصوف کا جھنڈ ااٹھاتے ہیں ان کے پاس اپنے اس عمل کیلئے شریعت کے
مان کا خذ سے کوئی دلیل نہیں ۔ یہاں ہم چندعبارات کونقل کرتے ہیں جس سے ہماری اس بات کی
وضاحت میں عدد ملے گی۔

سیدالطا کفہ جنید بغدادی جن کے بارے میں ابوالعباس عطاء کہتا ہے''علم میں ہمار۔ امام' مقتدااور رہنما۔''(۱۵۹) جن کے بارے میں یہ بھی کہا جاتا ہے''تصوف کے نین امام ہیں' چوتھا کوئی نہیں ۔ جنید بغدادی' ابوعبداللہ شامی اور ابوعثان نیشا پوری۔''(۱۲۰)

نیکلسن نے جامی کے حوالے نیقل کیا ہے کہ وہ کہتا ہے' جنیدوہ سب سے پہافخض ہیں جنہوں نے تصوف کے معنی کو واضح کیا' کتابوں کی تشریح کی' وہ مخصوص مقامات پر تصوف کی تعلیمات دیتے تھے۔''(۱۲۱)

میتنوں اقوال سید الطا کفہ جنید بغدادی کے مقام کو بیان کرنے کیلئے کافی ہیں۔ہم جنید بغدادی سے ابتدا کرتے ہیں' وہ کہتے ہیں'' تصوف قبل و قال سے نہیں آتا بلکہ یہ بھوک ترک دنیا اوراچھی اور مرغوب چیزوں سے دُورر ہے سے آتا ہے۔"(١٦٢)

ابو ہزید بسطامی سے سوال کیا گیا '' آپ کومعرفت کیسے حاصل ہوئی ؟'' تو انھوں نے کہا ''بھو کے بیٹ اور نظے بدن کے ساتھ۔'' (۱۲۳)

طوی نے بیکی بن معاذ سے نقل کیا کہ وہ کہتا ہے''اگر مجھے یہ پینہ چلے کہ بھوک بازاروں میں پک رہی ہے تو میں اپنے آخرت کے تمام طالبعلموں سے یہی کہوں گا کہ وہ بازاروں میں جائیں آوراس کے علاوہ اورکوئی چیز نیٹریدیں''(۱۲۴)

نفزی الرندی التونی 792 ھ حاتم الاصم ئے قال کرتے ہیں کہ اس نے کہا'' جو ہمارے ند ہب میں شامل ہوا ہے جاہئے کہ وہ چارفتم کی موت اپنے لئے پیند کر لئے سرخ موت سیاہ موت' سفید موت اور سبزموت ۔ سفید موت بھوک ہے' سیاہ موت لوگوں کو تکلیف دینے ہے باز آنا' سرخ موت نفس کی مخالفت اور سبزموت و نیاوی آ سائش اور آ رائٹوں کوچھوڑ نا ہے۔'' ( ۱۲۵ )

سلمی ہے بھی منقول ہے کہ اس نے کہا'' برضی شیطان مجھے کہتا ہے'' تو کیا کھائے گا؟ تو کیا پہنے گا؟ تو کہاں رہے گا؟ تو میں اس ہے کہتا ہوں میں موت کھاؤں گا' کفن پہنوں گااور قبر میں رہوں گا۔''(۱۲۲)

شعرانی نے اپنے طبقات میں ابو محمد عبداللہ الخراز سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں'' بھوک زامدوں کا کھانا ہے۔''(۱۲۷)

غزالی نے کہل بن عبداللہ التستری سے نقل کیا ہے وہ کہتے ہیں ''ابدال چارخصوصیات کی بنا پر ابدال رہے بیٹ کو خالی رکھنے راتوں کو بیدار ہونے 'خاموثی اختیار کرنے اور خلوت کو پسندیدہ سمجھنے کی وجہ سے۔'' (۱۲۸)

اس کے بعدغزالی اپنی کتاب''احیاءالعلوم''میں حضور کی طرف ایک جھوٹی حدیث کی نسبت کرتے ہیں جس میں حضور اُنے بھوک کی فضیلت بیان کی۔ (۱۲۹)

یہ بات قابل ذکر ہے کہ ان تمام روایات کے حوالے سے کی محققین نے بیقل کیا ہے کہ ان روایتوں کی کوئی اصل نہیں ہے۔ (۱۷۰) عمادالدین الاموی عیسی علیه السلام کے حوالے سے قل کرتا ہے کدوہ کہتے ہیں' بھوکوں اور پیاسوں کیلئے خوشخبری ہوکہ وہ اللہ کا دیدار کریں گے۔''(اےا)

سہرور دی کہتے ہیں''مشائخ کااس بات پرانفاق ہے کہ تصوف کی بنیاد حیار چیزوں پر ہے' قلت طعام قلت نوم' قلت کلام'اوراعتزالٴٹنالاس''(۱۷۲)

اس کے بعد سہرور دی بھوک پر قابو یانے کے طریقے بتاتے ہیں سیطریقے تقریباً وہی ہیں جنہیں ہندوییان کرتے ہیں ہو بہوا نبی طریقوں کوسپروردی نقل کرتے ہوئے کہتے ہیں''مشائخ کا اس بات پر اتفاق ہے کہ تصوف کی بنیاد حیار چیزوں پر ہے قلت طعام ٔ قلت نوم ٔ قلت کلام ٔ ادر اعتزال عن الناس\_ بھوک کے دووقت ہوتے ہیں' چوہیں گھنٹے کے بعد ایک بھوک' اس دقت سالک کوچاہئے کہ وہ ایک اوقیہ کھانا کھالے بہتر ہیہ کہ رات کے آخری جھے میں کھائے یا اوقیہ کو بھی دوحصوں میں تقتیم کردیے بھوک کا دوسراونت 72 مکھنٹوں کے بعد ہے جس میں دوراتوں کا روزہ ہواور تبسری رات افطار ہو۔ ہر دِن وہ رطل کا تہائی حصہ کھائے۔ان دونوں اوقات کے درمیان ایک وقت یہ ہے کہ وہ ہر دوراتوں کے درمیان ایک رات افطار کرے ایک دِن اور ایک رات کے بعد آ دھارطل کھانا کھائے۔ یہ تواس وقت ہے جب اے اتنابی کھانا اکتفا کرے ادراس کھانے کی وجہ سےاس کے ذکراور دیگر معاملات میں خلل نہ پڑے۔اگر نے کرمیں خلل پڑر ہا ہوتووہ بررات افطار كر لے اور دووتتوں ميں ايك طل كھانا كھائے اور اگر ذيا ده مطالبہ بوتو ايك وقت ميں ا یک طل کھائے۔اس لئے کہ انسان کانفس جب دوراتوں کے بعد ایک رات افطار کرے گا' پھر اے ہررات کی افطار پرلایا جائے تو دہ آنے کوآبادہ ہوتا ہے کیکن اس کاعکس ممکن نہیں ہے کہ پہلے ننس کو ہررات افطار کی عادت ڈالی جائے اور پھر دوراتوں کے بعد افظار کی طرف توجہ کی جائے تو مطلوبه نتائج حاصل نہیں ہوں گے۔افطار کے ساتھ انسان کانغس شہوات اور لذات کا عادی ہوجا تا ب نفس كامعاملة تمبار ، ماته مي ب جبتم جا بو كوه كمان برآماده بوگا جبتم جا بوگ وہ قناعت کرے گا۔ بعض صونی تواہیے بھی گزرے ہیں جونفس کو کم سے کم خوراک دیتے تھے بعض صالحین ایسے بھی تنے جو مجور کی تھلی برگز ارہ کرتے تھے ابتدا میں بہت کی تھلیاں کھاتے اور آہت

آہتہ اس کو کم کرتے جاتے۔ بعض ایسے بھی تھے جو سز طہنیاں کھاتے تھے اور ہر دات اس میں کی کرتے جاتے جھن ایسے بھی تھے جو ہر دات دوئی کے ساتویں جھے کے چار جھے کرتے اور ایک ایک ایک چوتھائی کم کرتے جاتے 'یہاں تک کہ ایک مینے میں ایک دوئی ختم ہو جاتی ۔ بعض ان میں ایک ایک مینے میں ایک دوئی ختم ہو جاتی ۔ بعض ان میں ایسے بھی تھے جو اپنا نفس کو بہلاتے رہے تھے اور کھانے سے اجتناب کرتے تھے میہاں تک کہ کئی داتیں گزر جاتیں ۔ ان میں سے بعض لوگ ایسے بھی ہیں جنہوں نے سات دِن دَں دِن جُن دِن وَن بُندرہ دِن اللہ کے ایک کہ کے ایک کہ کے لیک میں جنہوں نے سات دِن دَں دِن جُن دِرہ دِن اللہ کے ایک کہ کے ایک کے ایک کے ایک کے ایک کے ایک کہ کے ایک کہ کے ایک کے ایک کے ایک کہ کے ایک کی کہ کے ایک کی کے ایک کے ایک کی کہ کے ایک کے ایک

سل بن عبداللہ ہے کہا گیا کہ شخص جو چالیس دِن تک کچھنہیں کھا تا اُتواس کی جھوک کہاں چلی جاتی ہے؟ تواس نے کہااس بھوک کی آگ کونور بجھادیتا ہے۔''(۱۷۳)

تصوف میں ایک مشہورا نداز برہنہ پھر نے کا بھی ہے۔ برہنہ پھرنا بھی بدھازم سے لیا گیا۔

بدھااور ہندو بکھ شیوں کی تصاویر عام طور پرد کھنے میں آتی ہیں جو برہنہ ہوتے ہیں اور کپڑے کے
طور برصرف چندھی شرے ہی ان کے جم پر ہوتے ہیں۔ ظاہر بات ہے کہ بیا نتہائی فتیج اور براا نداز
ہے مگر صوفی اس لباس کو اپناتے ہوئے فخر محسوں کرتے ہیں۔ بدھازم کے علاوہ جین ازم کے
پیروکار تو اسے آسانی لباس کہتے ہیں اور فخر سے بتاتے ہیں کہ آئییں آسان نے اپنے وسیح آخوش
میں لیا ہوا ہے۔ وہ کہتے ہیں کامل اور صاحب معرف کی چیز کا سہار آئییں لیتا۔ جو محض دنیا میں کی
چیز کا مالک ہو اگر چہ ستر عورت کیلئے ایک کپڑا ہی کیوں نہ ہو تو وہ نجات حاصل نہیں
کرسکتا۔ "(۱۲) بہت سے صوفی جنہیں مجذوب کہا جاتا ہے وہ بالکل بر بھی افقیاد کرتے ہیں ازاروں میں پھرتے ہیں اور خانقا ہوں میں بھی ماورزاد پر بھی کی حالت میں بیسٹھے ہوتے ہیں۔
صوفیوں نے اس طرح کے بر ہنہ اور نگ دھڑ تگ لوگوں کی بڑی تعریفیں کیں آئییں قطب زمان
اور امام عصر تک کہا اس حوالے سے چندا تو ال ہم یہاں بیان کرنا چاہیں گے۔

شعرانی ایی طبقات میں کہتا ہے' شخ ابراہیم جو ہمیشہ برہندر ہے تھے جب بھی کی شہر میں داخل ہوتے تو ہر برزے چھونے کواس کا نام لے کرسلام کرتے گویا کدوہ انہی کے درمیان کے برجے ہیں برجے ہیں برجے ہیں برجے ہیں برجے ہیں کر خطید یا کرتے تھے۔''(140)

گھر بار اور بچوں کو چھوڑ نا' غاروں اور پہاڑوں کی بناہ حاصل کرنا' جنگلوں اور صحراؤں کا راستہ ماپنا' سانپوں' اڑ دھاؤں کے درمیان تھہر نا' بیسب چیزیں ہندو جو گیوں اور بکھٹو وک کی خاصیات تھیں مگرصوفیوں میں بھی بیسب چیزیں منقول ہیں۔

شروع میں ہم نے ابراہیم بن ادھم کا قصنیقل کیا ہے جنہوں نے گھر باراور بچوں کوچھوڑا تھا '
اس کی زندگی بدھا کی زندگی سے بہت زیادہ ملتی جلتی ہے۔ اس کے علادہ بھی بہت سے ایسے دلائل اوراقوال ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ صوفی گھر بارچھوڑ نے اور پہاڑگزین کو اختیار کرتے تھے۔
کچھکا تو ہم نے ذِکر کیا ہے اور کچھکوانشاء اللہ دوسری کتاب میں ذِکر کریں گے۔ ہم یہاں پچھالیک چیزوں کو بیان کرنا اور گھر بارچھوڑ نا' اتنا چیزوں کو بیان کرنا اور گھر بارچھوڑ نا' اتنا کھانہ سے زندگی بیچ لوگوں سے ما نگ کرا سے اوروں میں تقسیم کردینا۔
اوروں میں تقسیم کردینا۔

ابوطالب کی ائر میں فیاء کے حوالے نے قل کرتے ہیں کہ کی شخص نے انہیں درہموں سے بھری تھیلی دی تو ان کے پاس بھری تھیلی دی تو انہوں نے وہ سب دراہم تقیم کردیئے۔ جب رات کا وقت آیا تو ان کے پاس کھانے کو بھی کچھندتھا' چنانچے لوگوں سے مانگ کرانہوں نے کھایا۔ (۲۷)

طوی نے ابوحفص الحداد نے قل کیا ہے کہیں برس تک وہ محنت مزدوری کر کے ایک دینار کماتے اور اسے صوفیوں پرخرچ کر دیتے 'پھر مغرب اور عشاء کے درمیانی وقت میں لوگوں کے دروازے کھنگھٹا کران سے کھانے کو مائکتے۔( ۷۷)

یہ بات مشہور ہے کہ سوال کرنا اوگوں کے درواز دل پر کھڑ ہے ہونا کشکول اور دستِ سوال دراز کرنا بدھازم کا طریقہ ہے۔ گوتم بدھ نے اپنے درویشوں اور راہبوں کوآٹھ تھیجتیں کی تھیں جن میں سے ایک تھیجت یہ بھی تھی کہ وہ ہمیشہ لوگوں ہے ما تگ کرہی کھا تم کے اور اپنا مال اکٹھانہیں کریں گے۔ اس کے علاوہ اس نے انہیں یہ بھی کہا تھا کہ وہ صحرا ذکر کی سیر کریں گے خانقا ہوں میں تھی ہمیں تھی ہمیں تھی ہمیں تھی ہمیں ہے۔

صوفیوں نے بھی بدھازم کے اس نظام کواپنایا ای پڑمل پہراہوئے "کویا کہ یہ بھی بدھازم

کے پیروکار ہیں۔

طوی اس حوالے نے قبل کرتا ہے ''ما نگ کر کھانا بہترین تقوی کا والا کھانا ہے۔'' (۱۷۸) ایک اور مقام پر کہتا ہے ''بغداد کے بعض صوفی اس وقت تک نہیں کھاتے تھے جب تک ان کے سامنے ماگلی ہوئی چیز نہ آتی۔'' (۱۷۹)

سید جوری نے ذوالنون مصری نے قل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں''میراایک ساتھی تھا جس کا انتقال ہوا' میں نے اسے خواب میں دیکھااوراس سے پوچھااللہ نے تیرے ساتھ کیا معاملہ کیا؟ تو اس نے کہا اللہ نے مجھے معاف کر دیا ہے۔ میں نے کہا کس عمل کی دجہ ہے تو اس نے کہا مجھے میرے رہ نے اپنے سامنے کھڑا کیا اور کہا اے میرے بندے تو نے بڑی مشقت اور محنت میر است کی' کمینوں اور بخیل لوگوں کے سامنے بھی دستِ سوال دراز کرتا رہا' ان سب محنوں پر تو سے معاف کرتا ہوں۔'' (۱۸۰)

سہرور دی نے ابراہیم بن ادھم بار نے قل کیا کہ وہ بھر کی کی جامع مسجد میں معتلف تھے، تین را توں کے بعد وہ ایک رات افطار کرتے اور جس رات انہوں نے افطار کرنا ہوتا' اس رات مسجد کے در دازے پر کھڑے ہوکر بھیک ما تکتے ۔ (۱۸۱)

ابوجعفر حداد جوجنید بغدادی کے استاد تھے ان کے بارے میں مشہور ہے کہ وہ مغرب اور عشاء کے درمیان نگلتے اورا یک یا دوگھروں ہے کھاناما نگ کرلاتے۔(۱۸۲)

نوری ہے منقول ہے کہ وہ بھی ما تگ کر کھاتے تھے۔ (۱۸۳)

نفزی الرندی نے ابوسعیدالخراز نے نقل کیا ہے کہ وہ بھی بھیک ما تکتے تھے اور آ واز لگاتے تھے''اللہ کے نام پر کچھ چیز دے دو۔'' (۱۸۴)

شعرانی نے یوسف المجی کے حوالے سے پھھ چیزین نقل کی ہیں اور کہتا ہے کہ یوسف المجی وہ پہلاخض تھا جس نے طریقت جنید بغدادی کی سنتوں کو دوبارہ زندہ کیا۔ شعرانی اپنی کتاب ہیں اس صوفی کے بارے ہیں نقل کرتے ہوئے کہتا ہے '' تنہائی کی زندگی اختیار کرتا تھا' ہر روز اپنی خانقاہ سے نکاتا اور ون کے آخری جصے ہیں لوگوں سے نانگ کر لاتا۔ جو ملتا وہ باقی صوفیوں کے خانقاہ سے نکاتا اور ون کے آخری جصے ہیں لوگوں سے نانگ کر لاتا۔ جو ملتا وہ باقی صوفیوں کے

ساتھول کرتقسیم کرتا۔اس کی خانقاہ میں موجود دوسر ہے صوفی بھی ما نگ کر ہی لاتے تھے۔اکثر ایسا ہوتا كدده صوفى گدھے پررد في 'پياز' كھل يا گوشت لا دكرلاتے اور يوسف العجي كوختك رو في ہي ملتي ا ادراتی مقدار میں ملتی کے صرف ایک فقیر کیلئے ہی کانی ہوتی۔ وہ صوفی پوسف العجی سے پوچھتے کہ ہمیں تو انٹازیادہ ملتا ہے ادر تمہیں خشک روٹیاں ہی ملتی ہیں' وہ کہتا تمہارے اندرا بھی بشریت باقی ہے ابھی تمہارالوگوں کے ساتھ تعلق قائم ہے۔ میری بشریت فنا ہو چک ہے میرے اور تاجر دل کے درمیان اب کوئی تعلق نہیں رہا۔ پوسف العجی کے مانگنے کا طریقہ بیتھا کہ دہ دکان یا گھر کے سامنے كفر ا ہوجاتا نو اونچى آواز سے كہتا''اللہ .....''اسے تھینج كركہتا' يہاں تك كه اس كا سانس ختم ہو جاتا ۔ بعض دفعہ آواز اتن کھنچتا کہ شدت تکلیف کی وجہ سے زمین پر ہی گر جاتا' و یکھنے والے کہتے تھے بیجی بیہوش ہوگیا ہے۔اس کاطریقہ یہ بھی تھا کہا بی خانقاہ کا دروازہ صرف نماز کے دفت کھول آ تھا' جب کوئی مخص اس کی خانقاہ کا دروازہ کھٹکھٹا تا تو وہ در بان سے کہددیتا: دروازے کی درزوں ے دیکھوا گرتواں کے پاس کوئی الی چیز ہے جس ہے ہم فقیروں کی بھوک ختم ہوسکتی ہے تواہے اندرا ٓنے دو اور اگر اس کے ہاتھ میں کچھنیں تو بیرخالی زبارت کرنے والا آ دمی ہے ہمیں اس کی كوئى ضرورت نبيل "(١٨٥)

و کیسے اس میں کس قتم کی عجیب اور مصحکہ خیز با تیس ہیں۔

ابن عبیبالحسنی تجیبی کے حوالے سے نقل کرتا ہے کہ اس نے مانگنے والی عادت کی حکمت بیان کرتے ہوئے لکھا ''مانگنے کی کیفیت یہ ہو کہ انسان سب سے پہلے وضو کرے' دو رکعت نماز پڑھے' زنبیل یا کشکول اپنے دا کیں ہاتھ میں پکڑے ادر بازار کونکل پڑے اس کے ساتھ ایک اور آدی بھی ہو جو اللہ کا ذِکر کرے اور لوگوں کا دھیان بھی رکھے لوگ کھانے پینے کی چیز اس زنبیل میں ڈالتے جا کیں پیمال تک کہ ان کے پاس کھانے کو کافی ہو جائے' پھروہ لا کرائے فقیروں کے ورمیان تقسیم کروے تا کہ وہ طل کھانا کھا کیں اور انہیں طال کھانے کیلئے آئیل فی جھی کرنی پڑے۔ ورمیان تقسیم کروے تا کہ وہ طل کھانا کھا کیں اور انہیں طال کھانے کیلئے آئیلے جو کا کی جو جو اللہ کھانے کیلئے آئیلے میں کو انہیں طال کھانے کیلئے آئیلے کو کانی ہوتھا کہ کا بھی محل کے اور انہیں طال کھانے کیلئے آئیلے کھی کرنی پڑے۔

جولوگ صحراؤل میں رہے اور بیابانوں میں بھٹکتے رہے ان کی تعداد بہت زیادہ ہے

سپروردی نے بشرین الحارث کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے تھے''اے فقراء کی جماعت سیاحت کرؤای میں تمہارے لئے بہتری ہے۔''(۱۸۷)

اور کہتا ہے ''سفر کے جملہ مقاصد میں سے بیجی ہے کہ صوفی مقام عبرت اور اقوام سابقہ کے آثار کو دیکھے۔ ان مقامات کو دیکھ کر وہ غور وقکر کرے گا' جہاں اس کی آنکھوں کو شنڈک اور تراوٹ نصیب ہوگی وہاں اس کے غور وقکر میں بھی گہرائی آئے گی۔ وہ زمین وآسان کی تخلیق میں غور وقکر کرئے 'بزرگوں کی گزرگا ہوں کے مقامات کا معائنہ کرئے جمادات کی تخلیق پر غور کرے بہاں تک کہ اسے وہ جمادات بھی فی کر کرتے ہوئے گئیں۔ چندوں پرندوں کی زبان سمجھ اور عبرت حاصل کرے۔ جب اس کا مشاہدہ اور مطالعہ عمیق ہوگا تو اس کی بات میں بھی اثر ہوگا۔ بہی وہ لوگ ہیں جن کے بارے میں اللہ تعالی فرماتے ہیں ''سنویھم آیاتنا فی الآفاق و فی انفسیم حتی یہ بین نہم انله المحق ''(ہم انہیں اپنی آیات آفاق اور ان کے اپنے نفول میں دکھا کمیں گئی بہاں تک کہ ان کیلئے جی واضح ہوجائے گا)۔

سری مقطی اپنے صوفیوں ہے کہتے تھے''جب سردیوں کا موسم ختم ہو جائے' موسم بہار آجائے اور درختوں کے پتے نکلئے گئیں تواس وقت سفر کیلئے چل پڑو۔''

یاحت کے مقاصد میں سے ایک مقصد اپنی چیز کا ایٹار اور دوسروں کی چیز کا قبول بھی ہے۔(۱۸۸)

بعض صوفی ایسے بھی ہیں جو ہمیشہ حالت سفر میں رہتے تھے ای لئے انہیں سیاحین کہا جاتا تھا۔ کلاباذی ان کے حوالے سے کہتا ہے'' کثرت سفر کی وجہ سے ان کا نام سیاحین پڑگیا۔ یہ جنگلوں 'بیابانوں' غاروں اور پہاڑوں کی سیاحت کرتے تھے۔ بعض علاقے کے لوگ انہیں شقفتہ کتے تھے۔''(۱۸۹)

جوری ابوعثان المغربی کے حوالے نقل کرتے ہیں 'شروع میں ہیں سال تک اس نے عزالت اور گوشنشنی کی زندگی اختیار کی اس دوران اس نے انسان کی آواز تک نہ تی ۔ مشقت کی وجہ سے اس کی کھال جگہ جھے بھٹ گئتی اور اس کی آئکھیں گویا درزی کی سوئی کی طرح ہوگئ

تھیں'اس کی شکل وصورت بھی کافی بدل گئی تھی۔ بیس برس بعدا ہے وام کے ساتھ اختاا طاکاتم ملا اوراس سے کہا کہ جھے عام خلوق اوراس سے کہا کہ جھے عام خلوق کی معبت اختیار کرنی چاہئے تاکہ برکات کا کی معبت اختیار کرنی چاہئے تاکہ برکات کا حصول ممکن ہو سکے۔ چنانچواس نے مکہ مکر مہ کا ارادہ کیا اور تمام مشائخ کو اپنی آمہ کی اطلاع دئ چنانچوہ مسب اس کے استقبال کیلئے نکلے اور انہوں نے دیکھا کہ اس کی صورت بہت بدل گئ تھی اور انہوں نے دیکھا کہ اس کی صورت بہت بدل گئ تھی اور انہوں نے دیکھا کہ اس کی صورت بہت بدل گئ تھی اور انہوں نے دیکھا کہ اس کی صورت بہت بدل گئ تھی اور انہوں نے دیکھا کہ اس کی صورت بہت بدل گئ تھی اور انہوں نے دیکھا کہ اس کی صورت بہت بدل گئ تھی اور انہوں نے دیکھا کہ اس کی صورت بہت بدل گئی تھی اور انہوں نے دیکھا کہ اس کی صورت بہت بدل گئی تھی اور انہوں نے دیکھا کہ اس کی صورت بہت بدل گئی تھی کہ در انہوں نے دیکھا کہ اس کی صورت بہت بدل گئی تھی کہ در انہوں نے دیکھا کہ اس کی صورت بہت بدل گئی تھی کہ در انہوں نے دیکھا کہ اس کی صورت بہت بدل گئی تھی کہ در انہوں نے دیکھا کہ اس کی صورت بہت بدل گئی تھی کہ در انہوں نے دیکھا کہ اس کی صورت بہت بدل گئی تھی کہ در انہوں نے دیکھا کہ اس کی صورت بہت بدل گئی تھی کہ در انہوں نے دیکھا کے در انہوں نے دیکھا کہ در انہوں نے دیکھا کہ در انہوں نے دیکھا کے در انہوں نے دیکھا کہ در انہوں نے در انہوں نے دیکھا کہ در انہوں نے دیکھا کہ در انہوں نے در انہوں نے

ابوطالب کی کہتے ہیں''صوفیوں میں سےخواص کسی بھی شہر میں چالیس دِن سے زیادہ قیام نہیں کرتے تھے اسے توکل کے خلاف سجھتے تھے۔ان چالیس دِنوں میں بھی دہ اپنیفس کو مشقت والے کا موں پر راغب کرتے تھے۔''

کی بعض شیوخ کے حوالے ہے انھوں نے نقل کیا'' گیارہ دِن تک میں بیابان میں رہااورکوئی چیز نہ کھائی۔'' (191)

جیسا کہ دہ''ابدال کا گروہ وہ ہوتا ہے جو پہاڑوں اور بیابانوں پرنگل جائے تا کہ دنیا کے طابگاراس کے نز دیک بھی نہ آسکیں۔''(۱۹۲)

سروردی نے ابراہیم الخواص کے حوالے سے نقل کیا ہے کدوہ کی بھی شہر میں چالیس دِن
سے زیادہ قیام نہیں کرتا تھا اس کا خیال تھا کہ چالیس دِن سے زیادہ قیام کرنے سے توکل ختم ہوجاتا
ہے۔اسے لوگوں کے بارے میں تمام معلومات اور باتوں کا پیتہ ہوتا تھا اس کے بارے میں منقول
ہے کہ وہ کہتا ہے کہ میں گیارہ دِن تک بیابان میں رہا اور میری زبان نے اس ووران کوئی چیز نہیں
چکھی۔میرے دِل میں خیال آیا کہ مجھے جنگلی کھاس کھالینی چاہئے جب میں نے اسے دیکھا توالیا
محسوں ہوا گویا سبزہ میری طرف بھا گنا ہوا آرہا ہے۔ چنانچہ میں اسے چھوڑ کر بھا گ اٹھا ' پھر میں
نے اس کی طرف دیکھا تو دہ واپس جارہا تھا۔ ان سے لوچھا گیا آپ مبزے کو اپنی طرف آتاد کھ کر
کیوں بھا گی آپ مبزی جارہا تھا۔ ان سے لچھوڑ دیا۔' (۱۹۳)

شعرانی نے عدی بن مسافر الاموی نے قال کیا ہے جس کے بارے میں مشہور ہے کہ وہ شخ طریقت اور تصوف کے بانیان میں سے ہے جس کے بارے میں شخ عبدالقادر کہتے ہیں''اگر نبوت مجاہدہ اور مشقت کے ذریعے حاصل ہوتی تو عدی بن مسافر کو ضرور ملتی۔اس کے بارے میں شعرانی کہتا ہے: سب سے پہلے عدی بن مسافر نے پہاڑوں اور غاروں میں قیام کیا۔وہاں مختلف قتم کے مجاہدے کئے پہاڑوں میں وہ استے عرصے تک مقیم رہا کہ وہاں کے در ندے اور اثر و ھے بھی اس سے مانوس ہوگئے۔ (۱۹۴)

شعرانی اپ شخ امین الدین نے نقل کرتے ہیں کہ وہ کہتے ہیں 'ایک صاحب حال فخص بیابان میں بیشا تھا'اس کے گلے میں کا نوں کی بنی مالاتھی'اس نے اپ گردایک دائرہ سا کھینچا ہوا تھا'اس دائرے میں سانپ کومڑیاں' اڑدھا' بلیاں' گیدز' کریاں بطخیں اور مرغیاں بھی تھیں۔'(198)

اس طرح کی اور بھی بہت ساری ہا تیں عربی فاری اوراُردو کی کتابوں میں منقول ہے جنہیں طوالت کے خوف ہے میں بہاں نقل نہیں کررہا۔ خانقا ہوں مزاروں اور کیوں میں بیٹھنا تصوف کے لواز ہات میں سے ہے۔ صوفیوں نے اپنی کتابوں میں خانقا ہوں مزاروں کے فضائل کے حوالے ہے ستقل ابواب قائم کئے ہیں اور وہاں بیٹھنے کی فضیلت بھی بیان کی ہے۔ چنا نچے سہروردی ''خانقا ہیں قائم کرنا اس طریقت کے بنیادی اصولوں میں سے ہے۔ ہادی اور مہدی لوگ اسے اپناتے ہیں۔ ان خانقا ہوں میں ٹھرنے والوں کو وہ برکات حاصل ہوتی ہیں جو کسی اور کو حاصل نہیں ہوتیں ۔' (۱۹۷)

مشہور صوفی کمشخانوی اپن کتاب "جامع الاصول فی الاولیاء" میں" خلوت کے

آواب پيرېس.

1-مریز نُٹِخ کے پاس خلوت میں داخل ہونے سے پہلے اجازت طلب کرے۔ 2- جب مرید خلوت میں داخل ہونا جا ہے تو سب سے پہلے وہاں شِ خ آئے اور اس کے مقام خلوت پر دور کعت نماز پڑھے۔ 3- مریدخلوت کے مقام پرایسے داخل ہوجیسا کہ وہ مجد میں داخل ہوتا ہے ٔ اپنا دایاں پاؤل پہلے داخل کرئے تعوذ وتسمیہ پڑھے۔

4- خلوت كايدمقام تاريك موكداس مين روشى ياسورج كهين سے بھى داخل ندمور بامو\_

5- خلوت کے موقع پر مرید دیوار کے ساتھ ٹیک نہ لگائے۔

6-روزه ریکھے۔

7- بیزیت کرے کہ وہ خلوت اس لئے اختیار کر رہا ہے تا کہ لوگ اس کے شر سے محفوظ

8- خلوت اوراس سے باہر بھی اینے شیخ کے علاوہ کسی سے بات نہ کریں۔

9-جب نمازیا وضو کیلئے باہر نکلے تو اپنے سراور گردن کو ڈھانپے رکھے اور نگاہیں زمین پر رکھ' کسی اورکونید یکھے۔

10- ہمیشدا پے شخ کی تصویر کا خیال کرتار ہے کیونکداس کا شخ ہی اس کے اور اس کے خالق کے درمیان رابطہ ہے۔ جونمی وہ کسی برائی کا ادادہ کرے گا شخ فور آ اس کے خیال میں آ کرا ہے وانٹ دے گا .....الخ" (۱۹۷)

صوفیوں اور ہندوؤں کے ذکر میں بھی مشابہت ہے۔ صوفیوں کے ہاں ذکر کا وہی انداز ہے جوہندو جو گیوں کا ہے۔ اس حوالے سے قشری '' ذکر کی ابتدا کرنے والا اپ تمام اعضاء کو پرسکون حالت میں لے آئے' سائس روک' جم کو حرکت ندوے' بلکیں تک نہ جھپکیں بحکلیف اپ او پر کوئی المحل حالت طاری نہ کرے۔ اس کے جم کا کوئی بھی حصہ حرکت میں نہ ہو۔ نہ ہی اس کے اندر کوئی ہلچل ہو۔ جب وہ اس پر مداومت کرے گا تو اس پر باطن کے احوال ظاہر ہونا شروع ہوجا کمیں گے۔ گروہ ان ان احوال کی طرف خور نہ کرے اور نہ ہی ان میں الجھے۔ اگر وہ انسا کرے گا تو اس پر سے احوال کا مان بدہ وجائے کی طرف کے ورائ میں ان میں الجھے۔ اگر وہ انسا کرے گا تو اس پر سے احوال کی طرف کے جب انسان میں نہ سکے اور اس میں کہا ہم بھی کر نا پڑتا ہے کہ جب انسان میں نہ سکے اور اس کا تخیل بھی نہ کہ جب انسان میں نہ سکے اور اس کا تخیل بھی نہ کہ جب انسان میں نہ سکے اور اس کا تخیل بھی نہ کہ سکے۔ گر اللہ تک پہنچنے کیلئے اسے یہ ساری مشقتیں برداشت کرنی ہوں گے۔ میں تو مجاہدے کی

ابتدا میں اس طرح کی مشقت کرتا تھا کہ میرے لئے ذکر میں ڈو بد ہنا پہندیدہ مشغلہ تھا۔ کھانے پینے وضو کے بجائے مجھے ذکر ہی مرغوب اور پہندیدہ تھا۔ کیونکہ جب میں کھانے پینے اوروضووغیرہ کیلیے اٹھتا تھا تو ذِکر کی وہ کیفیت اور حالت مجھ سے غائب ہوجاتی تھی۔'' (۱۹۸)

۔ شعرانی اپنے اس شخ البدوی کے حوالے کے نقل کرتے ہیں کہ وہ ہمیشہ خاموش اور لوگوں کے ساتھ اشارے سے ہی بات کرتے ہیں۔(199)

خاموش رہنا بھی بدھازم کی عادات میں سے ہے جیسا کہ گوتم بدھ کی تصاویر اور بتوں سے ظاہر ہوتا ہے۔

ای طرح شعرانی اپنے شخ عبدالرحمٰن المجذ وب کے حوالے نے قل کدوہ تین مہینے تک بات کرتا تھااور تین مہینے خاموش رہتا تھا۔ (۲۰۰)

بدھازم کے عقائد میں سے ایک عقیدہ سادھی کا بھی ہے بیدوہ مقام ہے جس میں فر کرکرنے والاذات اللی میں فنا ہوجا تا ہے۔ (۲۰۱)

مشہورصوفی بحق الحضر می اس مقام کاؤرکرتے ہوئے اپ رسالے ترتیب السلوک میں 
درجے کوئی شخ میسر نہ ہواور وہ خلوت کا ارادہ کرئے تو اسے چاہئے کہ وہ سب سے پہلے خسل کر کے 
اپ کیڑے اور مصلے کو دھو لے کھانے پینے کا سامان تیار رکھے تا کہ دورانِ خلوت اسے باہر نگلنے 
کی ضرورت نہ پڑے۔ پھر بھوک کو اختیار کرئے دوزے رکھ کم سے کم مقدار میں کھانے پینے کی 
چیزوں کو لے شب بیداری کرے اور انتہائی کم وقت سوئے۔ ذکر کرتا رہے اور ذکر کرنے کیلئے 
ایک ہی فی کرافتیار کرے۔ باربار فی کرتبدیل نہ کرے۔ اتنافی کرکرے کہ اسے سنناوالا میسمجھے کہ بڑار 
افراد فی کر کررہ ہیں۔ پھر یہ فی کرتبدیل نہ کرے۔ اتنافی کرکرے کہ اسے نظر آئے اس میں 
ایک بی وزکر کر رہا ہوتو اے ایک ہی ذکر کرنا کی علیم دہ علیم میں ایک بڑارافراد ہوتے اور ہرا یک علیم دہ علیم دہ 
کے اور اپنی رحمت اورغیب کے علم میں سے اسے عطافر ہا کیں گے۔ سب سے پہلے اس پر انوار الہی 
گاورا پنی رحمت اورغیب کے علم میں سے اسے عطافر ہا کیں گے۔ سب سے پہلے اس پر انوار الہی 
ظاہر ہوں گی گویا وہ ایک بحل ہے جو چپکتی ہے۔ جلد ہی یہ چک ختم ہوجائے گی گراس کی لذت اتن 
ظاہر ہوں گی گویا وہ ایک بحل ہے جو چپکتی ہے۔ جلد ہی یہ چک ختم ہوجائے گی گراس کی لذت اتن

ہوگی کہ وہ بعد میں بھی اس کومسوں کرتارہے گا۔ پھر رحمتِ خداوندی کے انوارو فیوض اے ڈھانپ لیں گے۔ اس کا وِل گویا آئینہ بن جائے گا اور جناب حق تعالیٰ کا پرتو اے اس میں نظر آئے گا۔ چنانچہ جس چیز کو بھی وہ و کیھے گا اے اس میں حق تعالیٰ کا جلوہ نظر آئے گا۔ اب اے فنا حاصل ہو جائے گا اور ذات حق کو بقاحاصل ہو جائے گا۔ پھر وہ اللہ تعالیٰ کی عبادت ایسے کرے گا گویاوہ اللہ یاک کود کھے دہا ہے۔ (۲۰۲)

فنافی الثینے کے بارے میں شعرانی اپنی کتاب الانوار القدسیہ میں لکھتے ہیں''اے مرید جان لے کہ فنا فی الثینے کا مطلب یہ ہے کہ تیری اور شخ کی ذات ایک ہوجائے۔اس کے پاس جو معارف اور علوم ہوں' وہ تیرے ہوجا کیں۔معارف اور علوم کے اعتبار سے تم وونوں ہرا ہر ہوجا وُ' معارف اور علوم کے اعتبار سے تم وونوں ہرا ہر ہوجا وُ' تاہم شخ ہونے کی وجہ ہے اس کے معارف میں کھا ضافہ ہوگا۔ مجھے میرے شخ ابوالحن الثاذلی نے ایک دن کہا تھا اے ابوالعباس مجھے میں نے اپنی صحبت میں اس لئے رکھا تا کہ تو میں ہوجا اور میں تو ہوجاؤں۔'' (۲۰۳)

ا پنے آپ کوایذ ادینا' سانس رو کنا' ریاضت ومشقت' یبھی غیراسلامی تصور ہے۔ شعرانی اپنی طبقات میں البدوی کے حوالے نے نقل'' وہ دِن رات کھڑا آسان کی طرف دیکھار ہتا تھا' اس کی آنکھیں گویا انگارہ بن گئی تھیں' چالیس دِن تک وہ کھائے پئے اورسوئے بغیر گزارہ کرتا تھا۔'' (۲۰۴۳)

منوفی اورابوالھدیٰ،الرفاعی بدوی کے بارے میں کہتے ہیں کہوہ ہارہ برس تک اس حالت میں رہے۔(۲۰۵)

طوی فیری عطار جویری غزالی شعرانی وغیره کصتے ہیں 'دشیلی اپنی آنکھوں میں نمک کا سرمہ ڈالاکر تاتھا تا کہ دہ شب بیداری کاعادی ہو جائے اور نینداس پرغلبہ نہ پائے ایسا بھی ہوتا تھا کہ دہ سلائی کوآگ میں دہکا کراپنی آنکھ میں لگایا کرتا تھا۔''(۲۰۲)

قشری اپنے رسالے ترحیب السلوک میں لکھتا ہے''میری خواہش یہ ہوتی تھی کہ مجھے نیند نہ آئے' تا کہ ذِکر کی لذت مجھ سے نہ کھو جائے ۔''(۲۰۷) ''میں یہاڑ کی ایک چٹان پر بیٹھ جاتا تھا' میرے سامنے ایک گہری کھائی ہوتی تھیٰ میرا مقصدصرف پیہوتا کہاس کھائی کے ڈریے مجھے نیندنیآئے۔''

ڈاکٹرعبدالحلیم محمود جو جلیعۃ الاز ہر کے سابق شیخ الجامعہ ہیں احمدالردید کے حوالے نے قل کرتے ہیں''اس نے ایک ذکر چھ مہینے تک کیا' یہاں تک کہ اس ذکر نے اس کے جسم کوجلا ڈالا۔ اس کا گوشت ختم ہو گیا' اس کا خون خشک ہو گیا' ایسا لگنا تھا جیسے ہڈیوں کے اوپر چمڑا چڑھا دیا گیا ہو۔'' (۲۰۸)

درینی عبدالعزیز الصوفی التوفی 697ھ نے داؤد بن الی ہند کے حوالے سے نقل کیا ہے
''اس نے چالیس برس تک روزے رکھ اس دوران اس نے ندا پنے گھر والوں کو دیکھا اور نہ کس
اور آ دمی کو۔اس کے پاس خالی برتن لا یا جا تا تو اپنے آنسوؤں سے دہ اس کو بھر دیا کرتا تھا۔' (۲۰۹)
طوی نے ابوعبداللہ الصبی کے حوالے نقل کیا ہے' دہمیں برس تک دہ اپنے ایک زیرز مین
گھر میں نکار ہا۔' (۲۱۰)

فریدالدین عطار نے مشہور صوفی ابو بکراشبلی کے حوالے سے کھا''اس کے ہاتھ میں ایک کوڑا ہوتا تھا جسے وہ اپنی ران اور بازؤں پر مارتا تھا' یہاں تک کہاں کا گوشت بھٹ گیا (۲۱۱) اور جگہ جگہ سے خون رہنے لگا۔'' (۲۱۲)

عبدالعزیز دباغ نے ایک صوفی کے بارے میں نقل کیا ہے"اس نے مجاہدے کے ابتدائی دور میں اونچی جگہ سے زمین پر 90مر تبدایے آپ وگرایا۔" (۲۱۳)

عمادالدین الاموی نے ہندوستان کے ایک مشہور صوفی کا ذکر کیا' اس کی ایک آگھ ہے تو آنسوآئے مگر دوسری آنکھ میں نہ آئے' تو اس نے دوسری آنکھ کوجس ہے آنسو نہ آئے' کہا''اب آئندہ میں تجھ سے دنیا کوئیس دیکھوں گا۔ چنانچاس نے اپنی اس آنکھ کو بندکر لیا اور ساٹھ برس تک وہ آنکھ نہ کھولی۔''(۲۱۳)

خصر سیوستانی القادری کے حوالے نے نقل کیا گیا ہے''وہ بیابانوں میں رہتا تھا' ایک ہی کپڑے پہنے رکھتا تھا' گھاس اور درختوں کے پتے کھا تا تھا' اس نے ایک تنور بنایا تھا جسے دہکا کروہ اس میں عبادت کیا کرتا تھا۔ جنگلی جانوراس کے پاس آ کر بیٹھ جایا کرتے تھے' سخت گرمی کے موسم میں وہ انتہائی گرم بھر کے او پر بیٹھ کرعبادت کرتا تھا۔''(۲۱۵)

مرزامحد اختر وہلوی مشہور صوفی فخرالدین رازی کے حوالے سے ذکر کرتے ہیں''وہ دِن رات جنگلوں میں رہاکر تا تھا۔''(۲۱۲)

پاک وہند کے مشہور صوفی میاں میر کے حوالے سے منقول ہے''وہ لوگوں سے دُور پہاڑوں میں رہا کرتے تھے''(۲۱۷)

ای طرح ہندوستان ہی کے ایک اور مشہور صوفی فریدالدین جو گنج شکر کے لقب ہے مشہور ہے ان کے بارے میں نقل کیا جاتا ہے'' انھوں نے اپنے آپ کو کنویں میں الٹالٹکا دیا' چالیس برس تک اس حالت میں رہے اس دوران نہ کوئی چیز کھائی اور نہ لی۔'' (۲۱۸)

ہندوستان ہی کے ایک اور صوفی احمدعبدالحق کے بارے میں آتا ہے''اس نے اپنے لئے ایک قبر کھودی اور چھ ماہ تک اس میں عباوت کرتار ہا۔'' (۲۱۹)

جہاں تک سانس رو کئے کاتعلق ہے قشیری اس کے حوالے سے لکھتا ہے'' تصوف میں داخل ہونے والے مبتدی طالبعلم کو چاہئے کہ وہ اپنے حواس کو اطمینان اور ڈھیلی حالت میں رکھے اور سانس کورو کے رکھے۔'' (۲۲۰)

ہندوستان کے مشہور صوفی محقق ظہور الحن شارب مشہور صوفی میاں میر کے بارے میں لکھتے ہیں:''وہ پوری رات ایک سانس پر ہی گزارتے تھے۔''(۲۲۱) ایک اور صوفی ملاشاہ کے حوالے بے ذکور ہے''وہ پوری رات ووسانسوں میں گزارتے تھے۔''(۲۲۲)

وراصل صوفیوں کا ایک اصول ہے''مرید کا مقام ہیہ ہے کہ وہ مجاہدے اور کوشش کرئے مشقتیں برداشت کرے۔'' (۲۲۳)

یبھی کہتے ہیں''صوفی اپنے او پر مشکل اور مصیبت دالے کاموں کولازم کرے۔'' (۲۲۲) اس طرح کے اور مقامات بھی ہیں جو ظاہر ہے کہ ہندوازم ہے ہی ماخوذ ہیں۔ کیونکہ اسلام ہے ان کا کوئی تعلق نہیں اور اسلامی تعلیمات میں ان کا کوئی وجودنہیں ہے۔ اس سے قبل کہ ہم ایک اور بحث کوشروع کریں 'ہم یہاں ایک اہم بات کو بیان کرنا چاہیں گئے' کہا گر چصوفیوں کے مختلف مشارب اور طریقے ہیں کیکن وہ ایک دوسرے سے محبت کرتے ہیں اور ان کا مسلک یہ ہے کہ دوسرے پر قطعنا اعتراض نہ کیا جائے۔ وہ ایک جماعت اور دوسری جماعت میں کوئی فرق نہیں کرتے' سب کی آراء کا احترام کرتے ہیں' ان کے عقیدوں کوتسلیم کرتے ہیں۔ اس بارے میں صوفیا کی مختلف کتابوں میں بہت سے اقوال بھی نقل ہیں۔

اسلامی تعلیمات میں اس بات کی کوئی بنیاد نہیں ہے۔ یہ بوگا کامشہور فلسفہ ہے جس کے مطابق دوسروں پراعتر اض کرنے کونالبند کیا گیا ہے۔ اس فلسفے کے مطابق مشرب اور مسلک کے اختلاف کے باوجود دوسرے کے دِین اور فدجب پراعتر اض نہیں کرنا جا ہے۔ (۲۲۵)

یہ بات قابل ذکر ہے کہ ایک مشہور کتاب جس کا ترجمہ عربی میں '' راجہ یوگا کا فلفہ'' کے نام سے عبدالغنی احمہ نے چھاپا ہے اور جس کا مترجم حسن حسین ہے۔ اس میں اس ہندو فلفے کو خاص طور پر فرکسیا گیا اور بتایا گیا کہ اس ہندو فلفے اور صوفیوں کے فلفے میں انتہائی مقارنت اور قرب ہے۔

یہ ساری کتاب ہی مجاہدات اور محنت مشقت کے او پر ہے اس میں اور او اور فرکر کے محتلف طریقے بیان کئے گئے ہیں۔ می طریقے تقریباً وہی ہیں جو اس سے قبل ہم صوفیوں کے اکابر اور ان کے افعاب کے حوالے سے بیان کر کی میں۔

جہاں تک وحدت الوجودُ حلول اور اتحاد کا تعلق ہے جس کے قائل منصور حلاج 'ابن عربی' جلال الدین روی اور ان کے مقلدین ہیں 'تو اس میں کوئی شک نہیں کہ پیفلسفہ ہندوازم کے ویدانتا فلسفے سے لیا گیا ہے۔ جو شخص شری شکرا چار ریہ کے فلسفہ ویدانتے کا مطالعہ کرے وہ انچھی طرح جان لے گا کہ بیدو ہی بات ہے جو حلول'ا تحاداور وحدت الوجود کے قائلین کا مسلک ہے۔

شنگرا چار میداور صوفیوں کی کتابوں میں موجود فلسفہ وصدت الوجود ایک ہی ہے بلکہ اس کے کلیات وجزئیات بھی متحد ہیں۔ایک طرف آپ شنگرا چار میں تعلیمات پڑھیں اور دوسری جانب این عربی این الفارض جلال الدین روی وغیرہ کے مقولات پڑھیں تو آپ کوان میں ذرہ برابر تفاوت اور فرق نظر نہیں آئے گاحتی کہ فلسفے کو بیان کرنے کا انداز اور اسلوب بھی بعید ایک ہے۔

پاکتان کے ایک مشہور صوفی جنہوں نے تصوف اور اس کی تاریخ پر قابل قدر تحقیق کی ہے وہ اعتراف کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ وحدت الوجود کا مطلب یہ ہے کہ حقیقت میں اللہ کی ذات کے علاوہ کوئی بھی چیز موجود نہیں ہے۔ ذات خداوندی کے علاوہ ہر چیز کا وجود وہمی ہے۔ یہ ایسا ہی ہے کہ ایک شعلہ جو کسر کہ ہواور اس کے گردایک دائرہ ساین جائے کہ کی محضے والا اس دائر ہے کو کہ کھیتو رہا ہوتا ہے گرحقیقت میں اس دائر ہے کا کوئی وجود نہیں ہوتا۔ شعلے کی حرکت کی وجہ ہے و کی مسلک دائری شعلہ کون اور ممکنات کا ہے۔ یہی مسلک والے پر اس دائر ہے کہ وجود کا گمان ہوتا ہے۔ یہی معالمہ کون اور ممکنات کا ہے۔ یہی مسلک مشری شخط کی وضاحت کی۔ اجاریہ ہے ہی اس فلفے کو مسلم نافوں نے اخذ کیا 'جن میں سر فہرست' حضرت اقدس امام العرفاء مجی الدین' این عربی جو کہ مسلمانوں نے اخذ کیا 'جن میں سر فہرست' حضرت اقدس امام العرفاء مجی الدین' این عربی جو کہ شخط کے بام ہے مشہور ہے۔

ای فلنفے کومغرب کے بہت ہے حکماء نے بھی اخذ کیا ہے جیسے لائبز' ہیگل' شوون ہاور' برڈلی۔مسلمان صوفیوں نے بھی اس وحدت الوجود کے فلنفے کو ہندو جو گیوں سے اخذ کیا۔ یہی مسلک اچار بیکا بھی ہے۔ (۲۲۲)

اس سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ ہندوازم کے اقوال اور جو گیوں کے افعال بھی تصوف کا ایک اہم ماخذ ہیں جے سلمانوں کے ایک گروہ یعنی صوفیوں نے اخذ کیا موفیوں کے ذریعے ہی یہ طریقے اور افعال سلمانوں میں رائج ہوئے۔ انہی طریقوں کو ہندوا پی زبان میں نروان لینی معرفت کہتے ہیں۔ ان کے مطابق نروان عاصل کرنے کیلئے گیان دھیان اور گردیسیا ضروری معرفت یا نروان کے حصول ہے۔ اس معاطع میں صوفیوں اور ہندوازم کا اتفاق ہاور دونوں ہی معرفت یا نروان کے حصول کیلئے اسے ضروری قرار دیتے ہیں۔ یہ ایک ایسا امر ہے جس سے کوئی صوفی انکار نہیں کرسکتا بلکہ جو لوگ پی کتب کے ذریعے تصوف کا دفاع کرتے ہیں وہ بھی یہ بات کہنے پر مجبور ہیں کہ تصوف میں بہت سے امور ایسے داخل ہوگئے جن کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ مثلاً ایک محقق لکھتا ہے بہت سے امور ایسے داخل ہوگئے جن کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ مثلاً ایک محقق لکھتا ہے دفعوف اسلامی کاحقیقی مصدر تو کتاب وسنت ہے اور اس کی بنیاد نبی عربی گیا کہ دکامات پر ہے اگر چے متا خرین صوفیا نے اس میں بچھا مور ایسے شامل کئے جو کہ اسلامی تعلیمات سے منافی ہیں اگر چے متا خرین صوفیا نے اس میں بچھا مور ایسے شامل کئے جو کہ اسلامی تعلیمات سے منافی ہیں اگر چے متا خرین صوفیا نے اس میں بچھا مور ایسے شامل کئے جو کہ اسلامی تعلیمات سے منافی ہیں اگر چے متا خرین صوفیا نے اس میں بچھا مور ایسے شامل کئے جو کہ اسلامی تعلیمات سے منافی ہیں اگر چے متا خرین صوفیا نے اس میں بچھا مور ایسے شامل کئے جو کہ اسلامی تعلیمات سے منافی ہیں ا

متاخرین نے اس میں گئی نئی شاخوں کوشائل کیا جس کی وجہتے ہند و دُل فارسیوں عیمائیوں اور
یہود بول کے بچھا فکاراس میں داخل ہوگئے۔ بید دراصل عبای خلفاء بالخضوص ما مون کے دور میں
ہوا' اس زمانے میں سلمانوں نے ہندو یونانی اور فاری کتب کا عربی زبان میں ترجمہ کیا۔ عربی
زبان میں آنے کے بعد ان کے افکار بھی سلمانوں میں داخل ہوئے۔ اس طرح افلاطون کے
قدیم اور جدید افکار بہندوازم اور آتش پرستوں کے بعض افکار جیسے طول اتحاد تنائخ وغیرہ کے افکار
اس تصوف میں داخل ہوئے ہیں۔ بیکہا جا سکتا ہے کہ تصوف کا اصل مصدر کتاب وسنت ہے اور
بعض کتب میں یہا بی اصل حالت میں اب بھی موجود ہے جیسا کہ حسن بھری قشیری ابوطالب کی مراج اور خزالی کی کتابوں سے اس کا اندازہ ہوسکتا ہے۔ "(۲۲۷)

''حلاج اور اس طرح کے پچھ لوگوں نے انا الحق اور محی الدین نے یہ کہہ کر کہ ہم ان سندروں کی غوطہ خوری کر چکے ہیں کہ انبیاء بھی اس کے ساحلوں پر کھڑے ہیں اگر چنی باتیں کیس اور نیا اسلوب اختیار کیا گران کا تعلق تصوف کے بنیادی اصول نہیں ہے۔ اکثر صوفیوں نے بالحضوص اہل مجم نے تصوف کوقد یم فاری فلفے 'ہندوفلفے' بونانی اور افلاطونی فلفے سے خلط ملط کردیا ہے۔ ہندو بر ہمن اور صوفی نروان یا معرفت حاصل کرنے کیلئے تقریبا ایک جیسے طریقے ہی اختیار کرتے ہیں۔'' (۲۲۸)

لسان الدین ابن الخطیب جومشہور صوفی ہے وہ لکھتا ہے" بنیادی طور پریہ ہندو تھے جنہوں نے معرفت یا نروان کے حصول کے بہت سے اصول وضع کئے۔ ان کیلئے بہت سے الفاظ استعال کئے گئے' آئیں زابد' عابد' جوگئ' بکھٹو' برہمن وغیرہ کے الفاظ سے پکارا گیا۔ یہ وہ لوگ ہیں جوطبعی زندگی اور اس کی راحت و آرام کو ترک کر کے جوک اور مشقت والی زندگی کو افتیار کرتے ہیں۔ دنیاوی لذات سے منہ موڑتے ہیں۔ '(۲۲۹)

ایک اور محقق کہتا ہے جس کا خلاصہ یہ ہے'' ابن العربی وصدت الوجود کے حوالے سے یا حلاج اناالحق کے حوالے سے دراصل ہندوافکار سے متاثر تھے'جس کی بنیادافلاطونی افکار تھے''(۲۳۰) ماسیئن کہتا ہے'' اگر ہم ایک ادرامتبار سے دیکھیں تو یہ بات کھل کرسا منے آ جاتی ہے کہ صوفیوں میں ذکر کے جومر وجہ طریقے ہیں وہ ہند دؤں ہے منقول ہیں اور وہیں سے اسلامی تصوف میں داخل ہوئے۔'' (۲۳۳)

ایک اورمستشرق الیری کہتا ہے''ای طرح ہندوازم کا نظریۂ فنا ہے' تاہم بدھازم میں ایسا نہیں ہے کیونکہ وہ دوانیا جو وصدت الوجود سے ملتا جلتا ہے' کے قائل ہیں۔''(۲۳۲)

نیکلسن اپنے ایک مقالے میں صوفیوں کے مشہور عقیدہ فنا پر بحث کرتے ہوئے لکھتا ہے
''ایران کے مشرقی علاقوں میں سب سے پہلے عقیدہ فنا کا غلغلہ ہوا'اس میں کوئی شک نہیں کہ
اس فلفہ کی پشت پر ہندواور پارسیوں کے عقائد تھے ۔صوفی فنا کی ایک تعریف سیجی کرتے ہیں
کہ فنا تمام صفات ذمیمہ کوشم کرنا اور صفات جمیدہ کو اپنانا ہے ۔ یعنی شہوات اور خواہشات نفسانی
کا قلع قمع کرنا' اور یہ وہی فلفہ ہے جمے بدھ ازم میں بھی اپنایا جاتا ہے ۔ تقریباً یہ زوان کے
طریقوں سے مشاہبہ ہے ۔

وصدت الوجود کے قاکل حضرات بہت صدتک ہندوؤں کے ویدانت سے مشابہہ خیالات رکھتے ہیں اس کوا کی۔ اورانداز سے یوں بھی کہا جا سکتا ہے کہ بایز ید بسطا می خراسان کا رہنے والا تھا جبکہ اس کا داداز رشتی تھا۔ اس کا شخ کردی تھا۔ کہا جا تا ہے کہ اس نے فنا کا عقیدہ مشہور صوفی ابوعلی سندھی سے اخذ کیا ہے۔ ابوعلی سندھی نے اسے ہندوؤں کا بیطریقہ سکھلایا تھا جے مراقبۃ الانفاس کہا جا تا ہے کہ یہ عارف کی عبادت ہوتی ہے۔ بہا جا تا ہے اور اس کے بارے میں یہ خیال کیا جا تا ہے کہ یہ عارف کی عبادت ہوتی ہے۔ بایز ید بسطانی وصدۃ الوجود کا قائل تھا اس حوالے سے اس کے پھھا تو النقل کئے جاتے ہیں وہ کہتا ہوں نہیں حق ہوں کہا کہ جو انہ کہ میں بھی تیرا ہی حصہ ہوں میں ہی اللہ ہوں میری ہی عبادت کرؤ میں پاک ہوں اور میری شان بلند ہے کلوق کے بہت سے احوال ہوں میری ہی عبادت کرؤ میں پاک ہوں اور میری شان بلند ہے کلوق کے بہت سے احوال ہوت ہیں گر عارف کے احوال ہوت ہیں گر عارف کے احوال ہوت ہو جاتی ہیں اس کی خواہشات کی اور کی خواہشات کے تابع ہو جاتی ہیں اس کی ذات کسی اور کی ذات سے من غائب ہو جاتی ہیں اس کی ذات کسی اور کی ذات سے من غائب ہو جاتی ہیں اس کی ذات کسی اور کی ذات سے من غائب ہو جاتی ہیں اس کی ذات کسی اور کی ذات سے من غائب ہو جاتی ہیں اس کی ذات کسی اور کی خواہشات کے تابع ہو جاتی ہیں اس کی ذات کسی اور کی ذات کسی خواہشات کے تابع ہو جاتی ہیں اس کی ذات کسی اور کی ذات کسی فی غائب ہو جاتی ہیں اس کی ذات کسی اور کی ذات کسی فی غائب ہو جاتی ہیں اس کی ذات کسی اور کی خواہشات کے تابع ہو جاتی ہیں اس کی ذات کسی اور کی خواہشات کے تابع ہو جاتی ہیں اس کی ذات کسی دو جاتی ہیں اس کی ذات کسی دو جاتی ہیں خواہشات کے تابع ہو جاتی ہیں اس کی ذات کسی دو خواہشات کے تابع ہو جاتی ہیں اس کی ذات کسی دو خواہشات کے تابع ہو جاتی ہیں اس کی ذات کسی دو خواہشات کے تابع ہو جاتی ہیں اس کی ذات کسی دو خواہشات کے تابع ہو جاتی ہو جاتی ہو تابع ہو جاتی ہو جاتی ہو تابع ہو تابع ہو جاتی ہو تابع ہو تابع ہو جاتی ہو تابع ہو تابع

ان اقوال کو بایزید نے مختلف مقامات برنقل کیا ہے اور بہت سے صوفی بھی ان اقوال کونقل

کرتے ہیں۔ ڈاکٹر ابوالعلاعفیفی جومشہور مصری محقق ہیں' ای طرح کی عبارات پر بحث کرتے ہوئے کہتے ہیں۔ ڈاکٹر ابوالعلاعفیفی جومشہور مصری محقق ہیں' ای طرح کی عبارات پر بحث کرتے ہوئے کہتے ہیں' اس میں کوئی شک نہیں کہ اسلامی تصوف علمی اعتبارے بدھازم سے ماخوذ ہے۔ اس بارے میں جاحظ اپنی کتاب الحیوان میں کچھرا ہوں اور زندیقوں کے احوال نقل کرتا ہے' جو سیاحت کیلئے نظمے سے اور کسی مقام پر دوراتوں سے زیادہ نہیں تھر تے تھے۔ وہ تطبیر قلب اور فقر والی زندگی اختیار کرنے کیلئے بہت سے طریقے اپناتے تھے۔ جاحظ دورا ہوں کا قصہ بھی ذکر کرتا ہے جوابواز شہر میں داخل ہوئے تھے۔'' (۲۳۳۲)

گولڈزیبر کے بقول فٹا کے حوالے سے صوفیوں کا نظریہ جو ہرِ ذاتی (اتمان) کے فلنے سے ملتا جلتا ہے۔اگر چہدیہ مشاہبت بالکلیہ تونہیں ہے تا ہم اس کی بنیا داور اصول ایک ہی ہیں۔صوفی اس کیلئے فٹااور کو کے الفاظ استعال کرتے ہیں۔''(۲۳۵)

ایک اور محقق لکھتا ہے''گولڈزیبر کا خیال یہ ہے کہ فٹا اور نروان کے درمیان تعلق کی دلیل کا مختاج نہیں ہے۔ اس بات کو ثابت کرنے کیلئے وہ بایزید کے ایک قول کونقل کرتا ہے جس میں وہ کہتا ہے' میں ابوعلی سندھی کے ساتھ رہا' وہ مجھے تو حید اور حقائق کی باتیں بتا تا اور میں اسے فرائض کی تعلیم دیتا۔ اب اس سے رہ بات معلوم ہوتی ہے کہ بایزید ابوعلی سندھی کو دین کے بنیادی فرائض سکھا تا تھا جن کا سندھی کو کم کا ماہر تھا۔' (۲۳۲)

ہم یہاں پر مشہور ایرانی محقق ڈاکٹر قاسم غنی کی پھی با تیں نقل کرنا چاہیں گئوہ کھے ہیں 'آگر یہ بات ورست کہ تصوف بدھازم اور ہندوازم کی تعلیمات کا نجوڑ ہے تو زم ہے زم الفاظ میں یہی کہا جا سکتا ہے کہ اسلامی تصوف کا جواثر اور جونو اندنقل کئے جاتے ہیں وہ دراصل بدھ ازم اور ہندوازم کے ہیں ۔ حضور گی وفات کے بعد اسلام بری تیزی کے ساتھ جزیرہ عرب سے نکلا اور اردگرد کے ہیں ۔ حضور گی وفات کے بعد اسلام بری تیزی کے ساتھ جزیرہ عرب سے نکلا اور اردگرد کے ہیں مما لک میں پھیل گیا ۔ تھوڑی ہی مدت میں اسلام چین اور سندھ کے علاقوں تک پہنچ گیا ۔ چین اور سندھ کے لوگوں اور اہل عرب کے درمیان علاقائی اور تجارتی تعلقات قائم ہوئے جب محتلف اقوام اور مختلف سوچ کے صال لوگوں کا ملا ب ہوا اور اُن کوآپس میں ملنے کا موقع ملا تو نے خیال اور نظر اُن کوآپس میں ملنے کا موقع ملا تو نے خیال اور نظر اُن کوآپس میں ملنے کا موقع ملا تو نے خیال اور نظر اُن کوآپس میں ملنے کا موقع ملا تو نے خیال اور نظر اُن کوآپس میں ملنے کا موقع ملا تو نے خیال اور نظر اُن کوآپس میں ملنے کا موقع ملا تو نے خیال اور نظر اُن کوآپس میں مدی جم کیا ہوں کو میاں کو میں کا بات ہے کہ مسلمانوں نے ویکر غدا ہب اور

علاقول كے لوگول كے افكار كواخذ كيا اور مسلمانول كے علوم كا دائر ، بھى آ ہستہ آ ہستہ وست ہوتا گيا'ان علوم میں بدھ ازم اور ہندوؤں کے اقوال اور خیالات بھی شامل تھے۔تصوف نے بدھ ازم اور ہندوازم کےان اقوال کابہت زیادہ اثر لیا کہ انہیں ایے مقصد یعنی معرفت، کے حصول کیلئے ہندوازم اور بدھازم میں آسان طریقے دکھائی دیئے۔اس بات کی تائیداس سے بھی ہوتی ہے کہ دوسری صدی ہجری میں ہی مسلمانوں اور ہندوؤں اور بدھوں کے درمیان اقتصادی اور تجارتی تعلقات قائم ہوئے۔ بیرعبای خلافت کا ابتدائی دور تھا' اس دور میں جہاں مخلف اتوام کے درمیان تجارتی تعلقات قائم ہوئے وہیں بہت ہے مسلمانوں نے ہندوؤں کے علاقے میں سیاحت کی اور ہندو جوگی مسلمانوں کے علاقے میں آئے۔جس طرح بہلی صدی جری میں عیسائی راہب مختلف ممالک کی سیروسیاحت کرتے'ای طرح دوسری صدی ججری میں ہندوجو گیوں نے بیطریقدا پنایا۔بیونی لوگ ہیں جنہیں جاحظ راہب اور زندیق کہتا ہے۔ جاحظ ان کے بارے میں کہتا ہے'' یہ سیاح عام سياح ند تن بلك سياحت ندي علم مجهر كرت تن كي كونكدان كامسلك تفاكد نياسي والت اورخلوت نشینی اختیار کی جائے۔ بیلوگ عام طور پر دو کی جماعت میں سفر کرتے تھے۔ جہاں انہیں کوئی انسان نظرآ تا تواس ہے ملنے کے بعدوہ بفرض کر لیتے کہ دوسراانسان بھی اس کے نز دیک ہی ہوگا اس کی تلاش مین فکل بڑتے اور بول آ گے بڑھتے رہتے۔دوراتیں ایک مقام برنہیں فہرتے تھے۔"

ان سیاحوں نے مسلمان صوفیوں پر بڑا اثر مرتب کیا اور ان کی دیکھا دیکھی ہی صوفیوں نے بھی سیاحت شروع کی ۔ گوتم بدھاور اس طرح کے دیگر مشہور تارکین دنیا کے واقعات انہی سیاحوں کے ذریعے مشہورہ ہو ہے۔ ان سیاحوں کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ بیآ زادمنش لوگ ہیں ئید کی خلام محتاج نہیں ہیں 'چنانچہ عام لوگ بھی ان کا احترام کرتے اور انہیں عزت کے مقام پر کھی ہوائے ۔ بید بات بھی قابل ذکر ہے کہ بدھازم کا آغاز ایران کے مشرق میں ہوا یعنی بلخ بخار ااور ماوراء انہر کے علاقوں میں ۔ بیاسلام کی آمد ہے تقریباً ایک ہزار برنی بل کی بات ہے۔ بلخ اور بخار المیں بدھازم کی بہت سے عبادت گاہیں تھیں اور بیتاریخی حقیقت ہے کہ بلخ اور اس کے گردونواح کے علاقے ہی پہلی صدی ہجری میں صوفیوں کے اہم مراکز بینے ۔ خراسان کے صوفی اپنی فکری

آ زادی کے حوالے ہے مشہور تھے اور فنافی اللہ کاعقیدہ بھی انہی کا شروع کردہ ہے جو ہندوا فکار ہے ماخوذ ہے۔''(۲۳۷)

آخر میں ہم یہ بات کہنا چاہیں گے کہ ہندوتو عزلت ٔ خلوت شینی محنت ومشقت ٔ اپنے آپ کو اذیت دینا' مراقبے مجاہدے خانقاہوں کی تغییر' غاروں میں پناہ لیناوغیرہ براس لیے عمل کرتے ہیں کہ ان کے رہنما اور قائدین اس کا انہیں تھم دیتے ہیں' ان کے تھم کی تغییل کرتے ہوئے ،ان کی اطاعت کرتے ہوئے وہ اپیا کرتے ہیں۔عیسائی اس لئے بیسارے طریقے اپناتے ہیں کہ انہوں نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے حوالے ہے اس بارے بچھا تو ال نقل کئے ہیں ادر حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے حواریین بھی اس کی تلقین کرتے نظر آتے ہیں۔ بدھ ازم کے تبعین پیسب مشقت اس لئے اٹھاتے ہیں کہ گوتم بدھ نے پیسب کچھ کیا۔ سوال یہ ہے کہ سلمان ایسا کیوں کرتے ہیں؟ نیتو نی نے اور نہی آ یے کے صحابہ نے اس طرح کا کوئی تھم دیا نہ ہی ایسا کوئی تمل کیا۔اسلام اعتدال اوردین وسط ہے جس نے ماضی کی تمام شریعتوں اور غداجب کومنسوخ کردیا ہے۔اللہ تعالیٰ نے اس کے ہارے میں واضح طور بر فرمادیا"من ببتغ غیر الاسلام دینا فلن یقبل منه وهو فی الآخرة من المخاسرين " (٢٣٨) "جواسلام كي علاده كسي اور دين كواينائ كاتواس سيوه دین قبول نہیں کیا جائے گا اور آخرت میں وہ خسارہ پانے والوں میں سے ہوگا۔'' یہی وہ دین ہے جس كے بارے ميں قرآن ياك نے واشكاف الفاظ ميں اطلان كيا "اليوم اكملت لكم دينكم واتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الاسلام دينا"(٢٣٩)" آج ك دِن میں نے تمہارے لئے تمہارا وین مکمل کردیا' اپنی نعتیں تم پر تمام کردیں اور اسلام کو بطور دین تہارے لئے بیندکرلیا۔''

اب جو ہا تیں قرآن اور حدیث ہے ہمیں نہیں ملیں گی تو وہ بدعت ہی کہلا کیں گی اور اسلام سے ان کا کوئی تعلق نہیں ہوگا۔

موضوع کا گہرا مطالعہ کرنے سے یہی بات سمجھ میں آتی ہے کہ صوفیوں نے قرآن و صدیث ہے اس طریقے کواخذ نہیں کیا بلکہ انہوں نے ہندوؤں عیسائیوں وغیرہ سے اسے اخذ کیا 155 \_\_\_\_\_ التفوف

ہے۔ بعض حصرات تو تصوف کے مآخذ میں ایک اور ماخذ کو بھی شامل کرتے ہیں اور وہ ہے۔ افلاطون کے جدیدافکار۔

## افلاطون کےجدیدافکار

تصوف کے موضوع پر کام کرنے والے بہت سے محققین نے اس جانب توجہ دلائی کہ افلاطون کے جدیدافکار بھی تصوف کی بنیاد ہیں بلکہ جولوگ وصدت الوجوداور حلول کے قائل ہیں مثلاً بایزید بسطای سبل تستری کئیم ترندی ابن عطاء اللہ الاسکندری ابن سبعین ابن الفارض منصور حلاج کسان الدین الخطیب ابن عربی روی جیلی عراقی عامی سہروردی بایزیدالانصاری وغیرہ کیلئے تو یہ سب سے اہم ماخذ ہے۔

ان لوگوں نے فیفن' محبت' معرفت اوراشراق کا نظریدا بنایا جوافلاطون کے افکار سے ماخوذ ہے۔

صوفیوں کی عبارات کوبطور دلیل کے پیش کیا جاسکتہ بہتی صوفیوں نے خلط ہم حث کرتے ہوئے اقوال کو آپس میں خلط معلط کر دیا ہے۔ بہمی وہ ان اقوال کو افلاطون اور بہمی ارسطو وغیرہ کی طرف منسوب کرتے ہیں۔ چنانچ ایک مشہور صوئی کہتا ہے ''وحدت الوجود اور حلول کا نظریہ جس کے مطابق اللہ تعالی اپنی مخلوق میں حلول کرتا ہے اور ان کے ساتھ متحد ہوجاتا ہے 'دراصل اس کا معنی اور مفہوم سجھنے ہیں بہت سے لوگوں کو فلطی واقع ہوئی ہے' بہت سے لوگ اسے فنا کے نظریے سے ملا دیتے ہیں۔ وہ اسے زمانی اور مکانی اعتبار سے متحد قرار دیتے ہیں 'حالا نکہ وہ ہندو اور عیسائی سوچ ہے اسلام کے ساتھ اس کا کوئی تعلق نہیں۔ اگر چہ بعض صوفیوں نے ہی اس سوچ کو اپنایا ہے مگران کی تعداد بہت کم ہے۔ اس طرح کی سوچ کی بنیاد افلاطون فار الی ابنی سین 'گوتم بدھ وغیرہ کے اور کا دیا ہے ہاں کی بنیاد افلاطون کے افکار پر ہے۔ حلاج 'سہروری' ابن عربی فکر پر ہے۔ (۲۲۰)

مر ید ککھتا ہے' ان میں سے بعض لوگوں کا خیال تھا کہ وہ غبب کاعلم جانیا ہے خرق عادت'

چیز وں کاظہور کرسکتا ہے بلکہ حلاج وغیرہ تو اس صد تک چلے گئے کہ انہوں نے اناالحق جیسے الفاظ کہنا شروع کردیئے۔ان الفاظ کی وجہ سے حلاج کے ہمعصروں نے اسے جادوگراور مجنون کہا اور بالآخر اسے حفت سزا دے کرسولی پر لائکا دیا گیا۔ حلاج کی طرح کچھ لوگ اور بھی ہیں جنہوں نے اپنے نظریات میں مبالغے ہے کام لیا' جیسے شہاب الدین عرسبروردی' محی الدین بن عربی الاندلی' ابن سبعین التقلی وغیرہ۔ یہ سب لوگ چھٹی اور ساتویں صدی کے ہیں۔ ان کے ساتھ کچھا ایرانی شاعر مجھی شامل ہیں اور وہ بھی اس طرح کے عقائدر کھتے ہیں مثلاً جلال الدین روی' فریدالدین عطار وغیرہ۔ ان کا مؤقف ہے کہ تصوف اسلامی پاری ہندواور یونانی فلفے پرقائم ہے۔'' (۲۳۱)

وا كم عبدالقادر محوداس حوالے سے لكھتے ہيں" جب ہم تاریخ كامطالعہ كريں تو ہميں معلوم ہوتا ہے کہ سکندر کے زمانے ہے بونانی فلسفہ پوری دنیا پر رائج تھا۔ جب مسلمان آئے تو اگر چہ انہوں نے اپنافلیفہ پیش کیا مگروہ یونانی فلفے ہے بھی شدیدمتا ٹر ہوئے ۔مسلمانوں نے بھی دیگر غدابب كى طرح خانقابول اور مزارول والانظام ابنايا اس نظام كى وجدے أنبيس عيسا يُول أ ہندوؤں' زرتشوں اور دیگرا فکار کو قریب ہے دیکھنے کا موقع ملا۔ چنانچہ یونانی ثقافت اورافلاطون کے افکار ونظریات کومسلمانوں میں داخل ہونے کا موقع ملا۔ ہم دیکھتے ہیں کئیکلسن بھی ای طرح کی سوچ کا قائل ہے۔اس کا خیال ہے کہ چھٹی صدی ججری میں مسلمانوں نے دیگرادیان کے افكاركوا ينايا جبكه ماسيئن كامؤقف ہے كربيرواقعه چوتقى صدى ججرى ميں موار درحقيقت تيسرى صدی ہجری میں ہی مسلمانوں اور دیگر ندا ہب کے تبعین کے درمیان بہت زیادہ اختلاط ہو گیا تھا۔ تیسری صدی ہجری تک اسلام عجم میں بہت زیادہ پھیل چکا تھا جس کی وجہ سے اس میں فارا بی اور ارسطو کے نظریات واقل ہوئے انہی نظریات کو بسطامی اور منصور حلاج نے اپنایا۔ اصطفان بن صديللي الغنوسي السرياني جوآريوبائس يونيورشي كاستادتها اس في پانچوي صدى عيسوى ميس وحدت الوجود کی سوچ کوا پنایا۔ بیعیسائیوں کامشہور عالم تھا جس نے انجیل کی شرح بھی کہھی۔ بیجہنم کے ہمیشہ عذاب کامنکر تھااوراس کامؤ قف تھا کہ سارے گنبگاروں کو پچھ عرصہ عذاب ہوگا اس کے بعدوہ جنت میں مطے جائمیں گے۔ان خیالات کی وجہ سے عیسائی بھی اسے ناپندیدگی کی نگاہ سے

دیکھتے تھے۔ایک دفت ایسابھی آیا کہلوگوں نے اسے محداور زندیق کہنا شروع کردیا۔وہاں سے بھاگ کروہ بیت المقدس میں آیا اور اے محسوں ہوا کہ اس علاقے میں اس کا افکار پھیل سکتے ہیں ' اس نے اپنے افکار جمع کئے مگر انہیں مشہور ڈ ائناسینس کے افکارے کیا کیونکہ ڈ ائناسینس اس وقت مشہورتھا۔اس کے اقوال کوہم عام طور پرصوفیوں کی کتب میں دیکھ سکتے ہیں۔ یہی افکار تھیلے اور بعدمیں اسلامی تصوف کے نام ہے مشہور ہوئے۔اس کے افکار میں فیض اشراق معرفت 'جذب' طول اتحادُ وحدت الشهو دُ وحدت الوجود جیسے نظریات کا پرتو ملتا ہے۔افلاطون کے بھی یہی افکار تھے۔وہ اللہ کے بجائے عقلِ اوّل کو مانتا تھا'ای عقلِ اوّل کیلیے اس نے مختلف الفاظ استعمال کئے' تبھی وہ اےنفس کلی کہتا' تبھی مادہ کہتا' تا ہم اس ہے مرادوہ عقلِ اوّل ہی لیتا تھا جے مسلمان اللّٰہ یا خدا کہتے ہیں۔ بیافلاطونی افکار تھے اور انہی افکار کوہم این العربی کے اقوال میں پاتے ہیں۔مثلاً وہ بھی کہتا ہے کہ سب سے پہلے هیقتِ محمد گ نے ذاتِ الٰہی سے فیض پایا' پھراس کے بعد تمام موجودات نے ذات البيد سے فيض پايا۔ ابن الفارض وحدت شہود كا قائل تھا' و وہمى حقيقت محمد بيد جیسے الفاظ استعمال کرتا۔ سہروردی اورشیرازی اللہ کوایک بنیادی نورقر اردیتا ہے جس ہے دیگر نور یعن نفس اورعقل نکلتے ہیں اور تمام دیگرا نوارای نور حقیقی کے تالع ہیں۔

اس موضوع کا مطالعہ کرنے ہے معلوم ہوتا ہے کہ بنیا دی افکار افلاطون کے ہی ہیں انہی افکار کوئی تجیہرات کے ساتھ مسلمان مصنفین نے ذکر کیا۔ افلاطون کے افکار یہود کی اور عیسائی افکار سے سلتے جلتے ہیں۔ صوفیوں نے فلسفہ یا فلسفے نے اسلامی شکل افلاطونی افکار سے استفادہ کرکے حاصل کی ہے بالخصوص اشراکی علوم جن کا دعوی ہے کہ وہ روحانی علوم ہیں اور روح کو پاک کرتے ہیں۔ افلاطون اپنی کتاب کے نویس باب میں ایک مقام پر لکھتا ہے ''جونفس اپنے نور سے منور نہ ہووہ کی اور نور سے منور نہ ہووہ کی اور نور سے ہمنور نہ ہوں ہیں جن اور نور سے منور نہ ہوں ہوں کی وجہ سے بیا نواس میں وہ تمام صفات آ جاتی ہیں جن کی وجہ سے بیروثن ہوا۔ اور پھر ہم اس نفس کو اس روثن ہوجائے تو اس میں وہ تمام صفات آ جاتی ہیں جن کی وجہ سے بیروثن ہوا۔ اور پھر ہم اس نفس کو اس روثن سے اس ول کو پہچانا جائے گا۔ یہ بالکل ایسا بی تعالیٰ کے نور معرفت کی روثنی ہوتی ہوتی ہوتی ہے تو اس روثنی ہیں۔ افلاطون المتو فی کی وجہ سے بیچانے ہیں۔ افلاطون المتو فی کی وجہ سے بیچانے ہیں۔ افلاطون المتو فی کی وجہ سے بیچانے ہیں۔ افلاطون المتو فی کی دوثنی کی وجہ سے بیچانے ہیں۔ افلاطون المتو فی کوئی کی دو تا کا دوئی کی د

ڈاکٹرعبدالر شن بدوی اگر چہ ڈاکٹرعبدالقا در سے بچھ معاملات میں اختلاف کرتے ہیں تاہم
اس امر پران کا بھی اتفاق ہے کہ تصوف پر یونائی فلفہ اور فکر کا بہت زیادہ اثر ہے۔ چنانچہ وہ کہتے
ہیں ''اس بارے سب سے اہم کتاب ارسطا طالیس کی کتاب ہے جے عرف عام ہیں ارسطو کہا جاتا
ہیں۔ جہرت انگیز طور پراس کتاب میں ہمیں فیض اور وصدت شہود جیے نظریات بھی ملتے ہیں جنہیں
ہیں۔ چیرت انگیز طور پراس کتاب میں ہمیں فیض اور وصدت شہود جیے نظریات بھی ملتے ہیں جنہیں
ہیں۔ جیرت انگیز طور پراس کتاب میں ہمیں فیض اور وصدت شہود جیے نظریات بھی ملتے ہیں جنہیں
ہیں۔ جیرت انگیز طور پراس کتاب میں ہمیں فیض اور وصدت شہود جیے نظریات بھی ہمیں اسلامی نصوف نے اپنایا ' الخصوص سہر وردی اور ابن عربی نے ان اصطلاحات کو استعمال
ہیں ہوری ہورت کی ۔ ارسطوی اس کتاب میں ہمیں نظریہ ' ککھی تشریح ہلتی ہے۔ لہذا
پانچویں صدی ہجری میں جب مسلمان صوفیاء کی کتب منظر عام پر آئیں تو کوئی شبہیں کہ اس میں
ارسطو کے افکار کا بہت زیادہ پر تو تھا۔ اب یہ واضح نہیں کہ یہ خیالات اور نظریات براہ وراست اسلای
تصوف میں داخل ہوئے یا اساعیلی اور شیعوں کی کتب کور یعے بی عقائد تصوف میں آئے۔ جو بھی اُ

سپروردی اور ابن عربی بہت زیادہ رطب للمان ہیں اور اس کے افکار اور نظریات سے بہت زیادہ متا تر نظر آتے ہیں۔ اس کے خیالات کوروجانیت اور طبع سلیم کے افکار سے یاد کرتے ہیں۔ ایک اور جرت انگیز مشاہبت بھی سامنے آتی ہے کہ بونانی مقکرین کی طرح مسلمان صوفی بھی علم کیمیا پر بہت زیادہ یقین رکھتے تھے اور وقتا فو قناس چیز سے استفادہ بھی کرتے رہتے تھے۔ ہرمس نے اپنی ایک کتاب 'رسالہ'' کے نام سے کھی' اس کتاب ہیں اس نے مناجات ' حلول ' نفس امارہ اور روحانی یا کیز گی کا بہت زیادہ ذکر کیا۔ اس کتاب کا مطالعہ کرنے کے بعد اگر اس موضوع پر ابن عربی اور سہروردی کی کتابیں پڑھی جا کیں تی ہرس کی کتابوں کا ترجمہ ہیں۔ سہروردی کی کتابیں پڑھی جا کیں فلاسفر کے اقوال کا مطالعہ کیا جائے تو وہ بھی مسلم صوفیاء کے اقوال سے افلاطون' ستر اط اور دیگر یونانی فلاسفر کے اقوال کا مطالعہ کیا جائے تو وہ بھی مسلم صوفیاء کے اقوال سے ملتے جانے ہیں' بالخصوص القشیر کی السلمی' الشعر انی' البردی' المعطار الجامی وغیرہ وغیرہ وغیرہ و ' ۱۳۳۳) مقلدین نے مقلدین نے داکٹر ابوالعلی العفیٰ کی اس بات کی تصدیق کرتے ہیں کہ ابن العربی اور ان کے مقلدین نے بہت سے معاملات میں افلاطونی افکار سے استفادہ کیا ہے۔ ( ۲۳۳۲)

ڈاکٹر تفتازانی بھی ای طرح کی بات کرتے ہوئے لکھتے ہیں'' ہم بی بانی فلنے کا تصوف پر از سے انکار نہیں کر سکتے ۔ صوفی مسلمانوں تک بی فلنے ترجمہ اور نقل کے ذریعے جبنچتے رہے۔ جس نے میں صوفی ازم کا عروج ہوا' بیدہ ہ زمانہ تھا جب مسلمان علمی اعتبارے آگے بڑھ رہے تھے اور مسلمان خلفاء بونانی کتب کا عربی میں ترجمہ کر ارہے تھے ۔ اس کے علاوہ اس زمانے میں مسلمان امراء نے مشہور عیسائی اور میبودی علماء اور مختلف فنون کے ماہرین کو اپنے ممالک میں بلایا تاکہ مسلمان بھی ان سے ان کے فنون وعلوم حاصل کریں۔ مسلمانوں اور عیبود یوں کا بیا ختلاط اس اعتبارے مسلمانوں کے افکار اور ان کا فر جب بہت حد تک اس اعتبارے مسلمانوں کے افکار اور ان کا فر جب بہت حد تک پر اگندہ ہوگیا۔ مسلمانوں کے افکار اور ان کا فرجب بہت حد تک پر اگندہ ہوگیا۔ مسلمان ان اسطوکے فلنے کو بڑی اہمیت دینے گئے اور اس کے فلنے کو اشراکی اور دوحانی فلنے قرار دینے گئے۔ عبد آسے بن ناعمہ انجمعی نے ''افھالو جیا ارسطاط الیس'' کا ترجمہ کیا اور لوگوں کو بیتایا کہ یہ کتاب تھی جے مسلمانوں سے نار طوکے احترام میں بغور پڑھااور اس کے مندر جات سے بہت زیادہ متاثر ہوئے۔

افلاطون سکندری کافلسفداس زمانے میں اس اعتبار سے مشہورتھا کدافلاطون مشاہدہ اوراک اور غیب کے حالات جانے کا دعویٰ کرتا تھا۔ وہ عالم محسوس اور غیر محسوس کی بات کرتا تھا۔ یہی با تیں بعد میں اسلامی صوفیوں نے اخذ کیس۔ یہ بھی افلاطون کا بی فلسفہ ہے کہ سب سے پہلے ایک چیز جے صوفی عقل اوّل کہتے ہیں معرض وجود میں آئی۔اس شکی واحد برکا کنات کا ڈھانچہ کھڑا ہوا۔ یہی قول سہروردی این عرفی فی ابن الفارض ابن سبعین الجملی وغیرہ کا بھی ہے۔

ایک اوراعتبار سے بھی مسلمانوں اور یونانیوں کے درمیان مشابہت ہے۔صوفیاء نے بہت ساری اصطلاحات یونانیوں سے اخذ کی ہیں' مشلاً کلمہ عقل اوّل' عقل کلّی' علت اور معلول' کلّی وغیرہ وغیرہ۔'' (۲۴۵)

ڈاکٹر محمد کمال جعفر (۲۳۷) نے بھی اپنے مقدمے میں اسی امر کی تائید کی ہے۔اس کے علاوہ ڈاکٹر مصطفیٰ حلمی (۲۳۷) ڈاکٹر دکی مبارک (۲۳۸) ڈاکٹر مصطفیٰ حلمی (۲۳۷) ڈاکٹر دکی مبارک (۲۳۸) ڈاکٹر ہلال ابراہیم ہلال (۲۵۰) وغیرہ بھی اسی کے قائل ہیں۔

و اکثر قاسم غی اپنی کتاب میں لکھتے ہیں "مقصودِ اصلی کو حاصل کرنے کیلئے ضروری ہے کہ انسان شہوت اورخواہشاتِ نفسانی سے اپنے آپ کو دُور رکھے اور چارخو ہوں کو حاصل کرنے کی کوشش کرئے بعنی عفت عدل شجاعت و بہادری اور حکست۔ صوفیاء کی طرح یونانی اور افلاطونی فلسفہ بھی اس کی تائید کرتا ہے۔ مسلمانوں نے اس فلسفے میں تصورُ اسااضا فیاور کی کرے اسے اشراق فلسفہ بھی اس کی تائید کرتا ہے۔ مسلمانوں نے اس فلسفے میں تصورُ اسااضا فیاور کی کرے اسے اشراق اور مشرق کا فلسفہ قرار دیا۔ تصوف میں افلاطون اور یونانی افکار کا بہت زیادہ عمل دخل ہے۔ دوسرے الفاظ میں کہا جا سکتا ہے کہ تصوف کا نظریاتی اور علی بنیاد یونانی فلسفہ ہے۔ اگر ہم گہری نظر سے ویکھیں تو صوفیوں کا مسلک سے ہے کہ انسان جب دنیا ہے تکھیں بند کر لئے اسے فائی سجھتے ہوئے اس سے قطع تعلق کر لے اور اس چیز سے لولگا لے جو ابدی ہے تو اسے افلاطونی افکار کا چر بہہے۔ جولوگ کا مقام حاصل ہوجا تا ہے۔ اس طرح وحدت الوجود کا فلسفہ جد یدافلاطونی افکار کا چر بہہے۔ جولوگ وحدۃ الوجود کے قائل جی فدرت کا عکس ہے۔ لہٰذا اس کا مقام حاصل ہوجا تا ہے۔ اس کا مقام حاصل ہوجا تا ہے۔ اس کا حقیدہ سے کہ بیکا کنات کی ہر چیز میں حق تعالی کی قدرت کا عکس ہے۔ لہٰذا اس کا متات کی ہر چیز میں حق تعالی کی جی اور عس ہے۔ تا ہم حقیقی وجود ذات باری تعالی کو ہے اور بالتبع

وجود دیگراشیاء کو ہے۔ البذاانسان جب درمیان کے سب واسطوں کو ہٹا دیتا ہے اور اپنے ول کوخن تعالیٰ کی تجلیات کامر کز بنالیتا ہے تو ابدی سعادت اور کامرانی پالیتا ہے۔ راوتصوف پر چلنے والے شخص کوچاہئے کہ وہ عشق کے پروں کے ساتھ حتی تعالیٰ کی جانب محویر واز ہو۔ دنیاوی پر دوں اور قیود سے اپنے آپ کوآز ادکرے اور موجو دِهیقی ولا فانی ذات میں اپنے آپ کوفنا کرلے۔'(۲۵۱)

اس طرح کے افکارہمیں مشہور صوفیاء کی کتب میں بھی ملتے ہیں' مثلاً ڈاکٹر عبدالحسین زرین کوب(۲۵۲)' مہدی تو حیدی یور (۲۵۳)'احمہ بن محمدالار دبیلی (۲۵۴) وغیرہ وغیرہ۔

یا ک وہند کے مشہور صوفی بھی اس کا اقرار کرتے ہیں۔ان کا اقراراتی واضح زبان میں ہے كراس ہے كوئى بھی شخص ا تكارنہيں كرسكا۔ پروفيسر يوسف سليم چشتى اپنى كتاب "تاريخ تصوف" میں افلاطونی افکار پر تفصیلی روشی ڈالنے کے بعد لکھتے ہیں ''نصوف کے ماخذ انتہائی یا کیزہ اورمحترم ہیں جن میں سرفیرست جدید افلاطونی افکار ہیں۔ شیخ اکبر محمی الدین عربی نے انہی افلاطونی افکار کو آ کے پھیلایا۔ بنیادی طور پر بیافکار افلاطون کے ذاتی مشاہرے پر بنی تھے وہ اس امر کا قائل تھا کہ تزكية فس دنيا اور مادى عالم كوچھوڑ بغير مكن نہيں۔ چنانچہوہ اس كى تين قسميں بيان كرتا ہے تصفية النفن "تجلية النفس اورتخلية النفس-ان تين مقامات كوحاصل كرنے كيليّے تين مرحلے ہيں۔ يهلا مرحلة فن اورآ داب كاب اس كا مطلب يد ب كركسي چيز كواس كي حقيقت اور تمام ترخوبصورتي ك ساتھ اخذ کیا جائے۔افلاطون کےمطابق بیدونوں چیزیں یعنی حقیقت اور جمال ( Truth and Beauty) دراصل ایک بی چیز ہیں۔ دوسری چیز عشق اور تیسر امر حلہ حکمت ہے۔ افلاطونی فلفے ك مطابق تهذيب النفس ياتزكية النفس عقلي يابر هاني چيزنبيس به يعني اسد داكل كي در يع حاصل نہیں کیا جاسکتا' بلکہ بیکشفی اور وجدانی چیز ہیں۔ای طرح المہیات کے معالمے میں افلاطون کے افكار دحدت الوجود كے كردى گھومتے بين اور ينظريه صوفيوں كا بھي ہے۔ (٢٥٥)

ای طرح ایک اور محقق کا قول ہے کہ یہ بات بعید اور محال نہیں ہے کہ اسلامی تصوف کی بنیاد بینانی فلفہ اور ہندوازم ہواس کے علاوہ عرب میں تھیلے بہت سارے دیگر مذاہب جیسے عیسائیت ، یہودیت و نورہ بھی تصوف پر بیحد اثر انداز ہوئے۔ دوسری اور تیسری ہجری کے دوران

عربوں اور دیگر خدا ہب کے لوگوں کے درمیان اختلاط ہوا۔ ای زیانے میں یونانی فلفہ عربی زبان میں نتقل ہوا' چنانچے اس کا اثر مسلمانوں نے بھی قبول کیا' یکی وجہ ہے کہ بہت سارے علاء تصوف اسلامی کو یونانی فلفے کی ایجا وقر ار دیتے ہیں۔ بعض لوگوں کا یہ بھی کہنا ہے کہ تصوف کی اصل ہڑ عیسائیت ہے۔ تاہم اسلام میں تصوف ہندوازم کے راستے ہے آیا ہے۔ جب مسلمانوں نے آدھی سے زیادہ دنیا کو فتح کیا تو بلا شبہ مال و دولت کے حصول کے ساتھ ساتھ سے افکار بھی ان کے ساتھ ساتھ ان غذا ہب کو بھی سمیٹا اور اپنے علاقوں میں واپس لے کرآئے۔' (۲۵۲)

مسلمان محققین کی آراء آپ نے پڑھ لیس کہ دہ نصوف اور صوفیاء کے بارے ہیں کس طرح کا گمان رکھتے ہیں۔ ان ہیں سے بہت سے محققین ایسے ہی ہیں جونصوف ہیں ہی اعلیٰ مقام پر فائز ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ بہت سارے مستشرقین بھی اس بات کو مانتے ہیں کہ جدید افلاطونی افکار نصوف کے اہم مصادر ہیں سے ہیں۔ بالخصوص ابتدائی صدیوں کے بعد تصوف کی شکل سامنے آئی وہ خالصتا افلاطونی افکار کا چربتھی۔ مشہور انگریز مستشرق نیکلسن ای بات کی وضاحت کرتے ہوئے اپی مختلف کتب ہیں اس کا حوالہ دیتا ہے۔ وہ تصوف کے نشوو نما اور پرواخت میں خارجی عوائل کو بھی اہم سمجھتا ہے۔ اس کے مطابق خارجی عوائل ہیں سب سے اہم جدید افلاطونی افکار ہیں۔ یہ افکار ذوالنون مصری اور معروف کرخی کے دور میں مصر اور شام کے علاقے ہیں عام تھے۔ نیکلسن اپنی کتاب میں ذوالنون مصری کے حوالے سے بہت سارے اتوال نقل کرتا ہے۔ ان کی زندگی کے بہت سارے اتوال نقل کرتا ہے۔ ان کی نیکلسن یہ استدلال کرتا ہے کہ ذوالنون مصری اپنے وقت کی یونانی تھمت سے بخو بی آگاہ وواقف نیکلسن یہ استدلال کرتا ہے کہ ذوالنون مصری اپنے وقت کی یونانی تھمت سے بخو بی آگاہ وواقف شیکار ولانے اور پھیلانے کے ذمہ دار ہیں۔

ایک اورمستشرق میرکس نے بھی اپنی کتاب''الثاریخ العام للتصوف ومعالمہ'' میں اس نظریۓ کی تشریح کی۔(۲۵۷)

نیکلسن مزید کہتا ہے "اس بات کو تفصیل سے بیان کرنے کی ضرورت نہیں کے مسلمانوں کی

تعلیمات اورافکار پر بونانی علوم کا بہت زیادہ اثر ہے۔ بنیادی طور پر بونانی علوم کے تین مراکز تھے اور جن مقامات میں بیمرا کز واقع ہیں' وہیں سے نصوف کو یروان حاصل ہوا۔مثلاً شام'ایران اور حران مسلمانوں کوجد بدعلوم کے لالچ میں بیساری چیزیں پڑھائی تئیں جو یونانی فلسفہ اور فکر کا خاصة عيں۔ چنانچيسارے معاملات آپس ميں خلط ملط ہوگئے اورمسلمانوں نے جب تصوف كا نام لياتواس ميں بوناني افكار بھي خود بخو دسمو كئے۔ تا ہم نيكلسن كاخيال بيہ بے كه اسلامي فلسفد بوناني مفکرین میں ہے اگر کسی سے متاثر ہے تو وہ ارسطو ہے' نہ کہ افلاطون کیکن عرب کے لوگوں نے ارسطو کا مطالعہ افلاطون کی شروصات ہے کیا کلہذاوہ ان افکار کو بھی افلاطون کی طرف منسوب کرنے گے۔ان پر افلاطون کے افکار کا غلبہ ہوا۔''اتھالو جیا ارسطاطالیس'' کا عربی ترجمہ 840ء میں ہوا۔مسلمان طویل عرصے تک یہی سجھتے رہے کہ یہ کتاب افلاطونی افکارے ماخوذ ہے۔مسلمان جس بھی نے علاقے میں گئے وہاں انہوں نے بونانی افکار کو پایا انہیں ختم کرنے یا اسلام میں ضم كرنے كى كوشش كى تو خودان كے افكار بھى ان سے متاثر ہو گئے۔شام اور يونان دواہم شہر متھے جہاں بینانی فکراورفلسفہ کا بہت زیادہ اثر تھا۔ یہی وہ دوشہر ہیں جہاں سے تصوف کا ظہور ہواادراس تصوف کاسب سے بواداعی ذوالنون المصر ی تھاجوا پے زمانے میں کیمیادان عمیم کے حوالے ہے مشہور تھا۔ دوسرے الفاظ میں کہا جا سکتا ہے کہ بیان افراد میں سے تھا جنہوں نے اسلامی تصوف میں بونانی کلچراور ثقافت کو داخل کیا۔ مجھے اس امر میں کوئی شک نہیں کہ تصوف ابتدا میں عیسائی اور یہودی افکارے متاثر ہوا' بعدازاں بونانی نظریات اور افکاراس میں داخل ہوئے۔ تصوف کی تعلیمات اورعیسائیت میهودیت اور بونانی افکار کی تعلیمات میں بہت زیادہ مشابہت ہے۔اگر ہم اس نکتے پرسوچیں تو پھر ہم یہ بات کہنے پر مجبور ہوجاتے ہیں کہ ہندوازم یا ایران کا زرشتی مذہب تصوف کی بنیاواور ما خذہیں ہے بلکہ تصوف کا ماخذ بونانی افکار ہیں۔'(۲۵۸) ا یک اور مقام پرنیکلسن کہتا ہے''ایک اور بات ہے بھی ہمارے اس مؤقف کی تائید ہوتی ہے کہ اسلامی تصوف میں بیزنانی فلیفہ اور افکار کا بہت زیادہ اثر ہے۔ وہ بیہ ہے کہ معرفت کا نظر بیہ

سب سے پہلے مغربی ایشیاءادر مصری میں نمودار ہوا۔ بدوہ علاقے ہیں جہاں بونانی تہذیب اور

فقافت کو بہت زیادہ عمل دخل تھا۔ان افکار کی بنیاد بھی غیر عربی ہے۔' (۲۵۹)

ایک اور مقام پرنیکسن صراحناً بیان کرتا ہے کہ تصوف کا فلف الہیات یونانی فکر سے ماخوذ ہواراگر دونوں فلسفوں کا مطالعہ کیا جائے تو ان میں پائی جائے والی جرت انگیز مشابہت سے کوئی بھی شخص انکار نہیں کرسکتا۔ (۲۲۰) مشہور مستشرق براؤن نے اپنی کتاب '' تاریخ فارس الا دبی' اور اولیری نے اپنی کتاب ''الفکر العربی و مکانتہ فی الثاریخ'' میں اس کی تصدیق کی ہے۔ (۲۲۱) میرکس نے بھی اپنی کتاب میں انہی افکار ونظریات کی تائیدی۔ (۲۲۲)

فرانس کے مشہور مستشرق ماسینٹن کہتے ہیں'' یونانی فلسفہ عالم اسلامی میں جذب ہوگیا۔ قرامطہ اور رازی ہے لے کر ابن سینا کے دور تک یونانی فلسفہ ہی مسلمان مفکرین کے اذہان پر حکومت کرتا رہا۔ یہی وجہ ہے کہ چوتھی صدی ہجری میں میٹافز کس کی اصطلاح منظر عام پر آئی' حالانکہ اس ہے قبل روح' نفس اور جوہر مادی کے الفاظ استعمال ہوتے تھے۔افلاطون اور ارسطو کے افکار بھی اسی دور میں صوفیوں میں داخل ہوئے۔'' (۲۲۳)

آپ نے مطالعہ کرلیا کہ اس معالم عیں مسلمان مختقین اور مستشرقین کی رائے ایک ہی

بعض صوفی بھی اس بات کے قائل ہیں کہ تصوف کا بونانی فلنفے کے ساتھ گہراتعلق ہے۔ چنانچہانی کتب میں دہ یونانی فلنفے کی تعریف کرتے ہیں ادراس کا دفاع کرتے نظر آتے ہیں۔

الجملی آئی کتاب ' الانسان الکائل فی معرفة الا داخر والا دائل' کے دوسرے جھے میں لکھتا ہے ' افلاطون کے ساتھ میری ملاقات ہوئی' جے المی ظاہر کا فرسجھتے ہیں۔ حالانکہ ملاقات کے بعد میں نے یہ محسوں کیا کہ اس نے اس دنیا کونور سے بھر دیا ہے۔ میر نے زدیک اس کا وہ مقام ہے جو معدد دے ادلیاء کا ہے۔ میں نے اس دنیا کونور سے بھر دیا ہے۔ میر نزدیک اس کا وہ مقام ہے جو معدد دے ادلیاء کا ہے۔ میں نے اس نے اس سے بوچھاتم کون ہو؟ تو اس نے کہا میں تطب زمال ہو۔ کین میں نے اس و کرنہیں کرسکتا۔ کین میں نے اس جیزیں دیکھیں اور محسوں کی ہیں کہ میں انہیں ذکر نہیں کرسکتا۔ اس بی باتیں ہیں جنہیں زبان بیان کرنے سے قاصر ہے۔ لہذا اگرتم محقق ند ہوتو اسے بونٹوں کوی لواور خامر قان اس کے اس کے بونٹوں کوی لواور خامر قان احتیار کرو۔' (۲۲۳)

ایک اور مقام پر اجملی لکھتا ہے کہ ارسطو جو افلاطون کا شاگر دتھا' نے حضرت خصر کی صحبت پائی ہے اور ان سے بہت سارے علوم بھی حاصل کئے۔ ارسطو حضرت خصر کے شاگر دوں میں سے ہے۔ (۲۲۵)اس کے علاوہ الجملی نے افلاطونی افکار اور فلسفوں کو بھی ذکر کیا۔

لسان الدین این الخطیب اپنی کتاب'' روضة التعریف بالحب شریف' میں افلاطون کومعلم الخیر کے نام سے یاد کرتا ہے۔ اس کے مطابق ارسطو بہت سارے معاملات میں متذبذ ب تھا'لہذا ارسطوکا نام متذبذ ب تحکیم اور سقراط اور ہرمس کا نام اس نے اہلِ انوار یعنی نوروا لے رکھا۔

ابن الخطيب ارسطوك بار عيس يهال تك كهتاب كدارسطواعلى ترين مقام يرفائز تهاكم اے ذات الہیہ کے ساتھ اتحاد حاصل ہو گیا تھا۔ چنانچہ ارسطوے نقل کرتے ہوئے وہ کہتا ہے ''بہت دفعہ میں نے اپنے رب کے ساتھ خلوت اختیار کی' میں نے اپنے بدن کوایک طرف رکھ دیا' میں خدا کے سامنے یوں حاضر ہوا گویامیر ابدن بھی میرے ساتھ نہیں ہے اور میں طبعی لباس ہے بھی یاک ہوں'اس دفت میں نے محسوں کیا کہ میں دنیا کی ہر چیز سے نکل کرایک ذات میں داخل ہو گیا ہوں جب بیاحساس بڑھاتو مجھا پی ذات میں بھی اس ذات ھیقیہ کا<sup>کس</sup>ن نظرآ نے لگا اس کے كمالات اورمناظر ديكي كرمين جيران ادرمبهوت ہوگيا اور جھے پية لگ گيا كه يش بھى ذات ياك كا ا یک جز وہوگیا ہوں۔جب جھےاس بات کا یقین ہوگیا تو میں نے اینے ذہن کی پرواز کواور بڑھایا اورعلت البيديين داخل ہوگيا، جو كائنات كومحيط بـ مجھے محسوس ہوا كديس آسان بر كويا لفكا ہوا ہوں کا کتات ہے او پر ہوں۔ وہاں سے میں دنیا کود مکھر باہوں اور اس مقام پر میں نے نور خوشی دیمی جے انسانی زبان بیان کرنے انسان کان سننے اور انسانی دماغ سوچ بھی نہیں سکتا۔ بینورا تنا زياده قعا كه مين اس كى تاب نه لاسكا' چنانچه مين وو باره عقل اورفكروالى دنيا مين واپس آ گيا اور به نور مجھ ہے دُور بٹنتے گئے ۔میرے اور اس نور کے درمیان وہم اور شکوک کے بہت سارے بردے حائل ہو گئے۔ میں جیران تھا کہ س طرح میں نے اس ذات بشریفہ تک رسائی حاصل کی اوراب میں کس تنگ اور تاریک سوچ پر واپس آ گیا ہوں۔عجیب بات بہ ہے کہ میں نے اپنے آپ کونور ہے بھراہوا محسوں کیا مجھے یوں لگا جیسے میرابدن اورجسم بھی نور کا ہے حالانکہ بینور میرےجسم سے

خارج اور میراجم نور سے خارج تھا۔ وہاں جا کر میری فکر اور سوچ ختم ہوگئ صرف روئیت اور بخل رہ گئی۔ میں حیران پریشان کھڑ اسب بچھ دیکھا رہا۔ ججھے بے اختیار فلطنوس یاد آیا جو ذات بٹریفہ تک رسائی حاصل کرنے کا بہت مشاق ہے۔ اس کا کہنا تھا کہ بڑخص کواس کی خواہش کرنی چاہئے جب وہ جوا ہرالہیکو حاصل کرلے گا عالم اعلیٰ تک پہنچ جائے گا تو اس کے بدلے میں اسے اضطرار اور بیتا بی کی نعت نصیب ہوگی۔ یہ اس ماضطرار اور بیتا بی ہوگی کہ اس پر دنیا کے سارے سکون قربان کئے جاسکتے ہیں۔ اس بیتا بی کے بعدا ہے اس داحت نصیب ہوگی کہ وہ اپنی زعدگی پر ابدی زعدگی کا گمان کرنے گئے گا۔ وہ ہمیشہ اس معرفت اور ملاقات کی لذت میں کھویا رہے گا۔ اگر چہ یہ لحہ یا گھڑی بھرکی ملاقات ہوگی گراس کا مزہ ایوری زندگی پر مجیط ہوگا۔' (۲۲۷)

مزید کہتا ہے ''بہت سارے لوگ اسے ریاضت اور محنت کے ذریعے عاصل کرنے کی کوشش کرتے ہیں ' عالانکہ اس کے حصول کیلئے یہ کوئی طریقہ نہیں ہے۔ اس لئے کہ اس ملاقات کے ذریعے تو وہ عالم لطیف کا حصہ بن جاتا ہے۔ وہ جسم کے مختلف اشغال پر قادر ہو فیاتا ہے۔ کا نئات کے بجائب اسے اپنے سامنے بیج نظر آتے ہیں۔ جن لوگوں کو یہ تجریہ ہوا وہ بتاتے ہیں کہ ان کا جسم اس دنیا میں رہ گیا اور اپنی روح کے ساتھ وہ عالم اعلیٰ تک گئے' وہاں انہوں نے نور کا مشاہرہ کیا' پھر جب وہ مادی دنیا میں واپس آئے تو وہ سب چیزیں ان سے ختم ہوگئیں صرف یادیں رہ گئیں۔ اس طرح کے واقعات ستر اط افلاطون اور ارسطونے اپنی کتابوں میں نقل کے ہیں۔' (۲۲۷)

اس طرح کی عبارات ہمیں صوفیوں کی کتابوں میں اور بھی بہت ساری ملتی ہیں کہ کو یا داخلی شہادات اور گواہیاں ہیں کمیصوفیوں کے اعترافات ہیں۔

ای بناپرمشہورصوفی عبدالوہاب الشعرانی اپنے شیخ کے بارے میں نقل کرتے ہیں''میرے شیخ افضل الدین کہا کرتے تھے کہ صوفیوں کی بہت ساری باتیں ظاہری اعتبار سے معتزلہ ادر فلسفیوں کے قواعد کے مطابق ہیں۔لبنداان باتوں کے ظاہر کودیکھ کران کا اٹکارنہیں کر دیتا جا ہے بلکہ اس کے ماخذ پرغورکرنا جا ہے۔اس لئے کہ ضروری نہیں کہ جو بات فلسفی یا معتزلی کے دہ غلط اور باطل ہو۔'' (۲۲۸) ان اعتر افات اور گواہیوں کے بعد ہمیں صوفیوں کے مزید اقوال بیان کرنے کی ضرورت نہیں۔اس کتاب کے دوسرے حصے میں بعض مقامات پر ہم کچھاورا قوال کا بھی حوالد دیں گے جس سے یہ بات معلوم ہوجائے گی کہ صوفیوں کے افکار اور جد بیرا فلاطونی افکار میں بہت زیادہ مکارنت اور مشابہت ہے۔

یے تصوف کے بنیادی ماخذ ہیں جس سے تصوف کے شجرہ بے ٹمر نے سیرا بی حاصل کی ۔ لہذا یہ مکن نہیں کہ کسی ایک مصدر کو ہی تصوف کا بنیادی مصدر قرار دیا جائے۔ نیکلسن کے مطابق ''عیسائیت' جدیدافلاطونی افکار' بدھازم سمیت کی افکار اور فلفے ہیں جن کا اسلامی تصوف پر گہراا اثر ہے۔ جس زمانے ہیں تصوف نے پروان حاصل کیا' اس زمانے ہیں ان تمام ندا ہہ اور فلفوں کا خلفائے تھا' لہذا تصوف پر ان کی گہری چھاپ کا لگنا ضروری تھا۔ اس کے علاوہ بھی اس پر بہت ی دلیلیں شاہد ہیں۔ خلاصہ کلام ہم کہد سکتے ہیں کہ تیسری صدمی میں تموف ایک مسلک کے طور پر سامنے آیا۔ جو بہت سے افکار اور خیالات کا نتیجہ تھا۔ اس میں اسلامی عقیدہ تو حید کے ساتھ ساتھ عیسائیوں کا تصور رہانیت' ہندوؤں اور یونا نیوں کا فلفہ بھی شامل تھا۔'' (۲۲۹)

ان ندا ہب اور افکار کے علاوہ تصوف پر اثر ڈالنے والا ایک اور انتہائی اہم مصدر بھی ہے لینی تصوف جس کا پہلا ہے جبود یوں نے رکھا تھا' بعد از اں وہ ایر انی علاقوں میں پھلا پھولا۔ چونکہ اس مصدر کا بھی تصوف میں است بھی تفصیل کے مصدر کا بھی تصوف میں انتہائی اہم مقام حاصل ہے لہٰذا ہم اگلے صفحات میں است بھی تفصیل کے ساتھ بیان کریں گے جس میں ہم ثابت کریں گے کہ شعبیت اپنے ابتدائی دور سے لے کر آخر تک تصوف پر غالب رہا' تصوف کے بنیادی عقائد اصطلاحات اور تعریفیں شیعیت سے جیرت انگیز طور پر مشابہت رکھتی ہیں یہ شیعوں کی گمراہیاں اور خدموم عقائد صوفیوں میں بھی نظر آتے ہیں۔ باب کی اہمیت کے بیش نظر ہم اس کیلئے ایک مستقل باب قائم کر رہے ہیں تا کہ اس موضوع پر سر بحث گفتگو ہواور اس کا ہر پہلوکھل کر قارئین کے سامنے آجائے۔

## حواله جات باب2

- (١) اس كتاب كاباب نمبر 1 ، فصل نمبر 3 ملاحظ فرما كي
- (٢)'' تذكرة الإولياء''مصنف فريدالدين العطار''ص53 'مطبوعه: يا كستان
  - (٣) "طبقات السلمي" ص 12 "مطبوعه: مطالع الشعب القاهره 1380 ه
- (٣) " حلية الاولياء "مصنف الاصباني طدح"ص 367 مطبوعة وارالكتاب العربي لبنان
- (٥) "الرساله القشيرية عليه المسمح 54 مطبوعه وارالكتب الحديث القابره تحقيق واكثر عبد الحليم محود
  - (٢) ' مجمر ة الاولياء'' جلد 2 'ص 125 'مطبوعه: مؤسسة أتلق 'القاهره 1967ء
    - (٤) " محات الانس" مصنف جائ ص 41 ايران
- (٨)' طبقات الاولياءُ' مصنف ابن الملقن 'ص5 مطبوعه: مكتبه الخاخي القاهرهُ پهلاالمه يشن 1393 ه
  - (٩) الطبقات الكبرى مصنف شعراني طد 1 م 69
- (١٠) ''للت دستر'' باب 21\_ نيز'' دائرة المعارف''نقل از'' تاريخ النصوف في الاسلام'' مصنف وْ اَكْرُ قاسم غَيْ عربي ترجمه ص223\_ نيز'' جستجو درتصوف ايران'' فارئ مصنف وْ اكثر عبدالحسين زرين كوب' ص7-6' مطبوعه: مؤسسة امتشادات امير كبيرتيران 1368
  - (١١) نمكوره بالاحواليه
  - (Ir) " تاريخ التصوف في الاسلام" مصنف ذاكم قاسم في عر لي ترجم م 223
- (۱۳)''للمع''مصنفالطّوئ ص265'تحقيق دْ اكْرْعبدالحليم محودُ طاعبدالباقى سرور۔'' تَذَكَّرة الاولياءُ' مصنف عطارُ ص57'مطبوعہ: ماکستان
- (۱۴) "محوارف المعارف" مصنف سبردردی ص 166 نیز "عنیث المواہب العلیہ" مصنف نفزی الرندی جلد 1 می 208
- (١٥) "وقوت القلوب" مصنف ابوطالب المكئ جلد 1 "ص252" مطبوعه: دار صادر بيروت نيز "غيث المواهب العلمة" جلد 1 "ص208
  - (١٦) "وعوارف المعارف" مصنف سبروردي باب 21 مص 165 مطبوعة وارالكتاب العربي بيروت 1983

(١٤) " قوت القلوب في معاملة المحموب" مصنف ابوطالب المكي جلد 1 "ص 267

(١٨) " قوت القلوب "جلد 2 م 238 - نيز "عوارف المعارف" ص 165 - نيز " الطبقات الكبري "مصنف

شعراني علد 1 م 73 مطبوعه دارالعلم جميع قابره 1954

(١٩) "عوارف المعارف" ص165-164

(۲۰) نمر و مالاحوالهٔ ص 165

(١٦) "غيف الموابب العليه في شرح الحكم العطائية مصنف ابوعبدالله محد بن ابرابيم النفز في الرندي جلد1"

ص209° تحتین دْ اكْرْعبدالحليم محودُ دْ اكْرْمحودْتريف مطبوعه مطبعة السعادة القاهره

(۲۲) ندكوره بالاحواليه

(٢٣) ''طبقات الاولياءُ 'مصنف ابن الملقن 'ص 36 'مطبوعه: مكتبه الخانجي القاهرهُ بمبلاا يديش 1393

(٢٣)" طبقات الشعراني" جلد 1 'ص 46

(٢٥) "كشف إلحج ب"مصنف الجويري ص 611-610

(٢٦) "كشف الحجوب" عربي الديش ص 611-610

(12) "اللمع" مصنف السراج الطّوى ص 264

(٢٨) " تذكرة الاولياء "مصنف فريدالدين العطار ص 241 "مطبوعه: ياكستان

(٢٩)"الاخلاق المتوليه"مصنف عبدالوباب الشراني 'جلد 3 مس 179 ، تتحتّق ذا كزمنيع عبد الحليم محود مطبوعه:

مطبعه دارالتراث العربي قاهره 1974ء

(٣٠)"طبقات الشعراني"ص 34

(٣١)" تنبيه المغترين"مصنف شعرانی ص 29

(٣٢) " بتلميس الليس" مصنف علامه ابن الجوزي ص 286

(٣٣)سورة النساءُ آيت 3

(٣٣) سورة النور' آيت 32

.. (۳۵) سورة الروم' آيت 21

(۳۶)متفق عليه

(٣٤) **گا**اه ابودا دُروالنسائی والبه تقی عن معقل بن بسار

(۳۸)رواه احمد والنسائی

(۳۹)رواهسلم

170

التصوف

(٠٠) وتليس البيس مصنف ابن الجوزي ص286-285

(٣) آیت 12 'نجیل تی عهدنامه جدید

(٣٢) بولس كاكوزش والول كے نام خطاع بدنامه جدید دهمه نبر 7' آیت 1

(٣٣) نمركوره بالاحوالية آيت 8

(۴۴) حصه نمبر 7 'آیت 31 تا39

Oxford History of Christian Church P.992, London 1958.(%)

(٣٦)''طبقات الشعراني'' جلد2'ص142

(٧٦) " تذكرة اوليائ برصغير" مصنف مرز امحد اختر و بلوي جلد 3 م ص

Bookings of The Chirstian Churchs, P135, London, 1955(m)

(۴۹) انجیل متی حصه 6

(۵۰) نجيل متي حصه 6' آيت 24 تا آخر

(۵۱) حصد 19 أيت 16 تا 24

(۵۲) ند کوره مالاحوالهٔ آیت 29

(۵۳) حد 10 أيت 10-9

(۵۴ ) انجيل لوقا' حصه 14 ' آيت 26

(۵۵) ندكوره بالاحوالية آيت 33

(۵۶) انجيل متي حصه 8 أيت 18 تا 23

(۵۷) دی سری آف کیر" مصف ول و پورن عربی ترجمه محد بدران م 12 مص 119 تا 123 مطبوعة

الا داره الثقا فيه في جامعة الدول العربية القاهرهُ 1964

The Story of the Christian Church, P889, 1933(4A)

A short History of our Religion, London 1922(44)

Origin Christian Church Art, 4-6, Oxford, 1933(1-)

Buildings, Loeb, Lib i, 10(1)

History of Ancient Art, 1, 350-1, Finlay, 195(1r)

(٦٣) سورة الاعراف آيت 32-31

(٦٣) سورة القصص آيت 77

(٦٥) سورة البقرهُ آيت 29

(٢٦) سورة النحل آيت 14

(١٤) سورة النحلُ آيت 81-80

(۱۸) سورة الخل آيت 5 تا7

(١٩) سورة الجمعة أيت 10

(40) سورة النساءُ آيت 5

(الم) سورة البقرة أيت 275

(4٢) سورة البقرة أيت 212

( ۲۳ ) سورة البقرهُ آيت 201

(٣٧) سورة الذاريات أيت 19

(44) سورة الانعامُ آيت 141

(٤٦) سورة الرومُ آيت 38

(44) سورة الاسراءُ آيت 27

(4٨) سورة الانعامُ آيت 141

(۷۹)رداه البخاري مسلم دالنسائي وابودا ؤرواين ملج

(۸۰)متفق عليه

(۸۱)رواه احمد واسناده صحح

(۸۲) متنق عليه

(۸۳ )رواه ابخاری دسلم وغیرهما

(۸۴) رواه احمدوا بن ماجه

(۸۵)رواهسلم فی صیحه

(۸۲ )رواه البه همی وابن ماحه واسناد همچم ور حاله نقات

(٨٤) رواهسلم وابودا ؤدوالنسائي وغيرهم واللفظ مسلم

(۸۸)" ألحبة"مصنف الحامي

(٨٩) "عوارف المعارف" مصنف سبروردي ص92\_ نيز" اللع" مصنف طبي ص 262\_ نيز" الرسالد

التشيرية 'جلد1 'ص71

التصوق

(٩٠) "الرساله القشيرية مصنف ابوقاسم القشيري جلد 1 مس 84

(٩١) " قوت القلوب" مصنف ابوطالب المكي جلد 1 "ص 267- نيز "غيث المواهب العليه" مصنف نفزي

الرندي م 208

(٩٢)"الرساله القشيرية "جلدا"ص 117

(٩٣)''ابقاظاهم''مصنف ابن عجيبه لحسن 'ص213' تيسراا يُديثنُ مطبوعه بمصطفىٰ البابي أكلمي 1402 هـ

(٩٣) ندكوره بالاحواليه

(٩٥)''اصطلاحات الصونيا'' مصنف كمال الدين عبدالرزاق القاشاني' آ څوي صدى ججري كےمشہور صوفي'

ص76 مطبوعه الحديثة المصر بيالعامه للكمّاب مصر

(٩٦)رواه النسائي

(92) (اللمع) مصنف القوئ ص72\_ نيز "منا قب الصوفية "مصنف قطب الدين المروزي من 55 مطبوعة

تهران1362 ھ

(٩٨)" للمع"مصنف طوي ص 72

(٩٩) "اليواقية والجواهر"مصنف شعراني جلد 1 "ص 26"مطبوعه بمصطفى البابي 1378

(١٠٠)' الاخلاق المتولية مصنف شعراني مجلد 2 م 94 ، تحقيق عبد الحليم محود مطبوعه مطبعة حسان القاهره

(١٠١) "حياة القلوب في كيفية الوصول الى أمحوب "مصنف عماد الدين الاموى جلد 2 مص 122

(١٠٢) " طبقات الاولياء" مصنف ابن الملقن التوفي 804 ه مطبوعه: مكتبه الخاخي قابره 1393

(١٠٣) "العرف لمذبب اهل التصوف" ص 185 "مطوعة قابره 1400 ه

(١٠٣)''غييف إلمواهب العليه''مصنف نفزي الرنديُّ التوني 792 هُ ص 93-92 مطبوعه: القاهر ه

(١٠٥) "كشف الحجوب" مصنف الجويري ص 558

(١٠٦) زكوره بالاحوالة ص 361

(١٠٤) ' الطحة العليه في اورادالثاذليه' مصنف عبدالقادر ذكي ص 263 مطبوعه مكتهة المثني قاهره نيز' الانوار

القدسية مصنف شعراني مجلد 1 مس 132 مطبوعه: داراحياء التراث العربي بغداد 1984ء

(١٠٨) "مناقب الصوفي" فارئ مصنف ابوالمظفر المروزي ص55" ابتهام محتق اميرج افشار مطبوعة امران

(١٠٩) " قوت القلوب "مصنف ابوطالب المكي جلد 2 مس9

(١١٠) ندكوره بالاحوالية ص 21

(١١١) ''التعارف لمذ ب ابل التصوف' ص 108 'مطبوعه: مكتبه الكليات الاز بريه القابره

(١١٢) "فواتح الجمال وفواتح الجلال" مصنف عجم الدين الكبرى ص59

(١١٣) "منازل السائرين مع العلل والقامات "ص296" مطبوعه: ايران 1361 هـ

(١١٣) " طبقات الاولياء "مصنف ابن الملقن التوني 804 ه ص 152 "مطبوعه : مكتبه اليا في القابره 1973

(١١٥)"طبقات السلمي" ص 47

(١١٦) " قوت القلوب "ص 168 - نيز" الرسالية "مصنف القصيري "ص 88

(١١٤) "التعرف"مصنف الكلاباذي ص 29

(١١٨) " قوت القلوب" مصنف ابوطالب المكي جلد 2

(١١٩)" تاريخ الا فكار الوارده في الاسم" مصنف فون كريم منقول از"مقدمة الكتاب في التصوف اسلامي وتاريخه

مصنف دْ اكثر ابوالعلى العفني \_ نيز ' الفكر العربي ومكانية في النّاريُّ ' 'مصنف مشهور مستشرّق اوليري 'ترجمه تمام صان ' ص194-195 'مطبوعه: القاهر ه

(١٢٠) "التصوف الاسلامي منهجا وسلوكا" مصنف ذاكرٌ عبدالرحن عميره ص 33 "مطبوعه: مكتبه الكليات الاز هرسيه

القاهره- نيز" ميش الى التصوف الاسلامي "مصنف ذ اكثر تفتاز اني م ص 28

(۱۲۱) ندکوره بالاحوالهٔ ص100 عربی ترجمه

(۱۲۲) "طبقات الشعراني" جلد 1 مس 35

(١٢٣) "العقد الغريد" مصنف ابن عبدر به جلد 3 "ص 378" مطبوعه القاهره 1293 ه

(۱۲۴) و بتلميس البيس' مصنف ابن الجوزي التونى 596 مس 219 مطبوعه: دارالوى الربي بيروت

(۱۲۵) (بتلميس البيس' ابن الجوزي' ص220-219

(١٤٦) "الطبقات الكبرئ" مصنف الشعراني وجلد 1 من 78

(١٢٤) وعوارف المعارف مصنف سيروردي ص 59 مطبوعة: دار الكتاب العربي

(١٢٨) "المر ف لندب الل التصوف" مصنف ابو بكر محد الكلاباذي ص 31

(١٢٩) " دراسات في التصوف الاسلامي وتاريخ "مصنف يمكلسن عمر لي ترجمه إبوالعلا لعفني من 42-43

(١٣٠) مْرُكُورُه بِالأحوالُهُ ص48

(١٣١) نمركوره بالاحوالهُ ص68-67

(١٣٢) "المجله الاسيوبيه الملكية" 1891 من 153 منقول از" نشاة الفليفه الصوفية معنف واكثر عرفان

عبدالحمية م 111 مطبوعه المكتب الاسلامي بيروت 1974ء

(١٣٣) " تاريخ التصوف في الاسلام" مصنف قاسم عنى عربي ترجمه صادق نشات مطبوعه: كلتبه النهضه القاهرة

التمونى \_\_\_\_\_

£1970

(١٣٨٠) زكوره بالاحوالة ص102

(١٣٥) "الصوفية والفقراء" شيخ الاسلام ابن تيمية ص7 مطبوعة: وارالفتح القاهرة 1984

(١٣٦) ( تلبيس الميس 'مصنف ابن الجوزي ص 222-221

(١٣٧) ( ١٨٥٠) مصنف الجامي

(١٣٨) "القليفة الصوفية في الاسلام" مصنف و اكثر عبد القاور تحودٌ ص 39 مطبوعة وارالفقر العربي قامره

(١١٣٩) " تاريخ التصوف في الاسلام" مصنف ذاكثر قاسم في عربي ترجمهُ ص 103

( ۱۲۰ )''انتصوف الاسلاي وتاريخ'' مصنف بي كلسن' عربي ترجمه ؤ اكثر ابوالعلاء كعفلي 'ص56 تا 58 تا

(۱۲۱) د بتلبيس البيس مصنف اين الجوزئ باب10 مس 196-195

(١٣٢) يُركوره بالإحوالة ص 324

(١٣٣٣) يْرُكُور وبالإحواليُّ ص 171-170

(١٨٣) وكشف الحجوب مصنف الجوري عربي جمير 439 مطبوعة دارالنهضة العربية بيروت

(١٢٥) "الجواهر والدرر"مصنف شعراني ص 237 مطبوعة مصر

(١٣٦) "الطبقات الكبرئ" مصنف الشعراني طبد 2 مس 140

(١٣٧) " صلية الاولياء" مصنف الاصباني طلد 10 "ص 151" تيسرا الديش وارالكتاب العربي بيروت لبنان

1980

(۱۴۸) فدكوره بالاحواليه

(١٣٩) " توت القلوب" مصنف ابوطالب المكي جلد 2 مص 56

(١٥٠) '' تاريخ التصوف الاسلامي'' مصنف وْاكْمُرعبدالرحلْن بدويُ ص35° مطبوعه: وكالمة المطبوعات كويت

£1978

(١٥١) ندكوره بالاحوالة ص 34-33

(۱۵۲) ''التصاف الاسلامي و تاريخه'' ص 47\_ نيز'' تاريخ الافكار الواردة في الاسلام'' مصنف فون كريمز

ص52\_نيز" المجله الملكيه الآسيوية "مولذز يبرك مقالات

(١٥٣) " تاريخ التصوف الاسلامي "مصنف البدوي ص 333

(١٥/٠) (اضوا على التصوف "و اكثر طلعت غنام ص 84 تا88 مطبوعه عالم الكتب قامره

(١٥٥) " مضل الى النصوف الاسلامي" مصنف ذاكثر ابوالوفا الغلمي المقتاز اني" ص30-29" مطبوعه: دارالثقافيه

للنشر والتوزيع' قاهره

(١٥٦) "مقدمة الكتاب في التصوف الاسلامي وتاريخ "ص ح"ط

(١٥٤) ندكوره بالاحواليه

(۱۵۸)" تاریخ التصوف الاسلامی" مصنف ؤ اکثر قاسم غنی عربی ترجمه صادق نشات به نیز" میشل الی التصوف

الاسلامي' ۋاكٹرتفتازانی

(١٥٩) "فحات الانس" مصنف جاي ص 80

(١٦٠) نمركوره بالاحواليه

(١٦١) ''في التصوف في الاسلامي وتاريخهُ ''ص20

(١٦٢)" الرساله القشيرية ، جلد 1 م 117 ، تحقيق عبد الحليم محود

(١٦٣) فدكوره بالاحوالهُ ص 88 \_ نيز ' قوت القلوب' مصنف ابوطالب المكي علد 2 'ص 168

(١٦٤)" أللمع"مصنف الطّوى م 269

(١٦٥) "غيث المواهب العليه" مصنف نفزى الرندي طلد 2 مس 166 " تحتيق عبد الحليم محود

(١٦٦) "طبقات السلمي" ص 23 "مطبوعة مطالع الشعب 1380 ه

(١٦٤)"طبقات الشعراني" جلد 1 مس7

(١٦٨) "احياء علوم الدين "مصنف غزال جلد 3 مص 79 مطبوعة: دار القلم بيروت بهلاا أيديش

(١٦٩) ندكوره مالاحوالهُ ص77

(۱۷۰) ندکوره مالاحوالیه

(١٤١) "حياة القلوب "مصنف مما والدين الاموى جلد 2 "ص 9

(١٤٢) " عوارف المعارف" مصنف سبروردي ص 223 مطبوعة وارالكتاب العربي وومراايديش 1983

(١٤٣) "عوارف المعارف" مصنف سيروردي م 224-223

(١٤٣) " فلسفة البندالقديمة مصنف مجمع بدالسلام راميوري ص 64 فيز" اديان الهند الكبري "مصنف شيلي

ص126 مطبوعه:القاهره1964

(١٧٥)" طيقات الشعراني" جلد 2 'ص143

(١٤٦) '' قوت القلوب''مصنف ايوطال المكي فصل 41 'جلد 206 ص 206

(١٤٤) "للمع" مصنف طوي ص 261 - نيز" الرسالة القشير بي" جلد 2 مص 547

(١٤٨) "اللمع" مصنف طوى ص 255

(941) ندكوره بالإحوالة ص253

(١٨٠) "كشف المحوب" مصنف البحويري ص 605

(١٨١) "عوارف المعارف" مصنف سهروردي ص150 - نيز "غيث المواهب العليه" مصنف نفزي الرندي

جلد 2 'ص 66 \_ نيز" ابقاظ البهم "مصنف ابن عجيب ص 333

(١٨٢) "عوارف المعارف" ص 150 - نيز "غيث الموابب العلية" جلد 2 ص 65

(١٨٣) "عوارف المعارف" ص157

(١٨١) "غيث الموابب العليه" مصنف ففرى الرندى جلد 2 عس 65

(١٨٥)" طبقات الشعراني" جلد 2 مس 66-67

(١٨٦)" ايقاط أبهم "مصنف ابن التحبيد لحسنى ص 333 مطبوعه بصطفى البابي لحكمى معز تيسراا يُديشن 1402

(١٨٧) "عوارف المعارف" مصنف سبروردي ص 125

(۱۸۸) نه کوره بالاحوالهٔ ص122

(٩٨) " التعر ف لمذ بب الل التصوف" مصنف الكلاباذي ص29 " دوسراا يُديثن مطبوعه: كمتبه الكلية الاز جربيه

تابره1400

(١٩٠)'' كشف الحجوب'' مصنف جحويري' ص416\_ نيز'' تذكرة الاولياء'' مصنف فريدالدين عطار'ص347'

مطبوعه: يا كستان

(١٩١)" قوت القلوب" مصنف ابوطالب المكي طلد 2° ص 207

(١٩٢) ندكوره مالاحواله جلد 2 'ص 152

(١٩٣) "عوارف المعارف" مصنف سهروردي ص 126 ينز" قوت القلوب" مصنف ابوطالب المكي" جلد 2"

ص207 مطبوعه دارالصادر بيردت

(١٩٣) "طبقات الكبرى" مصنف شعراني مجلد 1 'ص 137-136

(١٩٥) ندكوره بالاحواله جلد 2 مس122

(١٩٦) وعوارف المعارف مصنف سيروردي ص 111

(١٩٤) ' نجامع الاصول في الاولياءُ ' مصنف احمد الكمثخا نوى التقشيندي مطبوعه: المطبعة الوهبيهُ شام 1298 هد

(١٩٨) " رسالة ترتيب السلوك" مصنف بلقشيري ص 77-76 "مطبوعه: المعبد المركزي للا بحاث الاسلامية

اسلام آباد یا کستان

(۱۹۹)''طبقات الشعراني''ص182

(٢٠٠) ندكوره بالاحواله جلد 2 م 141

The Buddha and the Criste, P 84 by B.H Streeter London, (r-1)
1932

- (۲۰۲) ''ترتیب انسلوک الی ملک الملوک''مصنف جمال الدین مجمہ بن عمر بحرق الحضر می' ص249-248' مطبوعہ: پنجاب یو نیورخی لا ہور
- (٣٠٣) ''الانوار القدسيه' مصنف عبدالوباب الشعراني' جلد2' ص 21' مطبوعه دارا حياء التراث العربي بغداد عراق
- (٢٠٣) ''الطبقات الكبرئ'' مصنف شعرانی' جلد 1 ' ص183 ـ نيز'' أهجة المعليه في اوراد الشاذليه'' مصنف عبدالقادرذکی'ص253 مطبوعة قاهره
- (٢٠٥)''جمبر ة الاولياء''مصنف منونی السینی ٔ جلد2' ص237\_ نیز'' قلادة الجواہر نی ذکرالرفاعی واتباعہ الا کابر'' مصنف مجمہ ابوالہدی الرفاع' ص399' میلا ایٹریشن 1400 ھؤپیروت لبنان •
- (٢٠٦) "اللمع" مصنف الطّوى ص 275\_ نيز" الرسالة القشيرية ص 160 ينز" تذكرة الاولياء" مصنف عطارً ص 305 ينز" مكافئة القلوب" مصنف الغزالي ص 30 ينز" الانو ارالقيه" مصنف شعراني "ص 54 -نيز" طبقات الكبري "مصنف شعراني" جلد 1 "ص 103
- (٢٠٤) '' رسالة الترتيب السلوك من الرسائل القشير بيهُ مصنف عبدالكريم القشير ئ التونى 465 م 78° مطبوعه بإكتان
  - (٢٠٨) نسيدى احمد الدردين مصنف و اكثر عبد الحليم محمود ص 76 مطبوعه القاهره 1974
  - (٢٠٩) ' طهارة القلوب' مصنف عبدالعزيز الدريئ مس 209 مطبوعه بصطفي البابي الحلبي 1971
    - (٢١٠) "اللمع" مصنف الطّوى ص 500

(۱۱) اب تک ہم نے جو دلائل نقل کئے ہیں اور جن عبارات کا حوالہ دیا ہے وہ عالی نیس بلکہ معتدل صوفیوں کی کتب ہے لئے گئے ہیں۔ اگر عالی صوفیوں کے اتو ال کا اعتبار کیا جائے تو وہ بیحد و بیشار ہیں مثلاً غزالی نے حلاج کے بارے میں نقل کیا ہے کہ دہ 13 برس تک ایک ٹا نگ پر کھڑ ار ہا اور دوسری کو با ندھے رکھا۔ ای طرح حلاج کے بارے میں نقل کیا ہے کہ دہ دوز اندائی بارک تنیس پر معتاقہ ۔ بحوالہ ' محافظة القلوب' مصنف الغزائی میں محقق عبد الغزائی میں معتقد الغزائی میں معتقد الغزائی میں نتی تھا بلکہ نبروں اور دریا وس کا بان سے دو نیا کی لذتوں کو اپنے اور جرام کر لیا ہے بہاں تک کہ میں خط اپانی بھی نہیں پیتا تھا بلکہ نبروں اور دریا وس کا بانی استعال کرتا تھا' میں محوالاں میں جاتا تھا۔' بحوالہ استعال کرتا تھا' میں محوالاں میں مجراؤں میں جو تا ورخلوت کو پیند کرتا تھا' میں بیابانوں اور جنگلوں میں جاتا تھا۔' بحوالہ

''رسالة بدوشان ابوعبدالله''مصنف انكليم الترفدئ ص 15 'مطبوعه : يمتصولك بيروت شعراني نے ابن عربي ك بارے ميں نقل كيا ہے'' وہ باوشا ہوں كے پاس بيشا كرتے تين بحرضدا كي طرف سے آئيس ہدايت نصيب ہوئي اور جنگوں اور بيا بانوں ميں جائے گئے بحرصہ بعد وہ ايك قبر ميں عز استشفی افقيار كركے بيشے گئے جب قبر ہے باہر آ گئے وہ بندہ وہ ايك قبر ميں عز استشفی افقيار كركے بيشے گئے جب قبر ہے باہر جلد 1 'ص 6-7 'مطبوعہ مصطفی البابی المحلی 'القاہرہ ابن الفارض كے بارے ميں اس كا بينا بى نقل كرتا ہے'' ميں جلد 1 'ص 6-7 'مطبوعہ مصطفی البابی المحلی 'القاہرہ ابن الفارض كے بارے ميں اس كا بينا بى نقل كرتا ہے'' ميں نے اپنے والد ابن الفارض كو سنا وہ كہدر ہے تھے كہ تصوف كے ابتدائي ودر ميں ميں اپنے دالد ہے اجازت لے كر بہاڑ دل بر چلا جا يا كرتا تھا 'طويل عرصہ سياحت كرتا تھا۔'' بحوالہ 'جبہر ۃ الا ولياء'' مصنف محبود ابوالفيض المنو فی السین جلد 26 ہے۔'' بحوالہ '' الامر المحکم المر بوط' مصنف ابن عربی راستہ ہے۔'' بحوالہ ''الامر المحکم المر بوط' مصنف ابن عربی راستہ ہے۔'' بحوالہ ''الامر المحکم المر بوط' مصنف ابن عربی محبود القاہرہ۔

(٢١٢)'' تذكرة الاولياء''مصنف فريدالدين عطار'ص 305' ياكستان \_ نيز''طبقات الشعراني' جلد 1 'ص 88

(٢١٣) "الابريز" مصنف دباغ "ص105

(٢١٣) "حيات القلوب" مصنف الاموى ص 219

(٢١٥) "تذكرهاوليا يح برصغير" مصنف مرزا محماختر دبلوي عدد اص 31 "مطبوعه ياكتان

(٢١٦) ندكوره مالاحواله جلد 1 مس157

(٢١٤) " تذكره اوليائي ياك وہند "مصنف و اكثر ظهور الحن شارب ص 282 "مطبوعة ياكتان

(٢١٨) " تذكره اوليائ برصغير "مصنف مرزاد بلوي جلد 1 مس 96 "مطبوعه: إيكتان

(٢١٩)'" تذكرة اوليائے پاك وہند' مصنف و اكنز ظهور الحن شارب ص 179 مطبوعه: پاكستان

(٢٢٠)" رتيب السلوك" مصنف القشيري س 6 مطبوعه ياكتان

(۲۲۱)" تذكره اوليائے ياك وہند "ص 286

(۲۲۲) ندكوره مالاحوالهٔ ص 307

(٢٢٣) "حيات القلوب" مصنف عمادالدين الاموي ص 268

(۲۲۴) ندكوره بالاحوالة ص 266

(٢٢٥) "فلفه بوگا" مصنف را ماشارا كابوگي ص 198

(٢٢٧) " تاريخ تصوف" مصنف بيسف سليم چشتي م 30 "مطبوعه: مجمع العلما واوقاف لا مور 1976 ء

(۲۲۷) ہرقاری اس طرح کے بہت سے حوالہ جات مختلف مقامات پر دیکھے گا۔ طوالت کے خوف کے پیش نظر ہم

نے ان سب کو بیان تونہیں کیا تاہم بطور نمونہ چندایک ذکر کئے ہیں۔

(٢٢٨) " جميرة الاولياء" مصنف محمود ابولفيض المنوفي الحسيني جلد 1 "ص 267-266

(٢٢٩) "روصة التعريف بالحب الشريف" مصنف لسان الدين بن الخطيب ص 543 ، تحقيق عبدالقا درا حمد عطا" مطبوعه: وارالفكر العربي

(٢٣٠) "أضواعلى التصوف" مصنف و اكثر طلعت غنام ص 113

(٢٣١) "تصوف ير ماسيكن كرمقال "م 49 مطبوعة: دارالكتاب اللبناني بيروت

(٢٣٢) "الفكرالعربي ومكانة في الطريق" عربي ترجمهُ ص200 مطبوعه 1916 ء

(rmm)''في التصوف الاسلامي وتاريخه'' ترجمه ذاكثر ابوالعلا العفيي 'ص75

(٢٣٣) يُركوره بالاحوالة ص 24

( rra )' العقيده والشريعيه في الاسلام' مصنف كولندزيبر' عربي ترجميص 162

(٢٣٦)''المعراج في الكتابات الصوفيهُ'مصنف وْاكثرْ قاسم سامرانيُ من 216

(٢٣٧)" تاريخ التصوف في الاسلام" عربي ترجمه صادق نشات ص 222-221

(٢٣٨) سورة آل مران آيت 85

(٢٣٩) سورة المائدة أيت 3

(٢٣٠) مجمرة الاولياء مصنف منوفي الحسين طلد 1 مص 292 مطبوعه القاهره

(٢٣١) ندكوره مالاحوالهُ ص276

( ٢٣٢) "الفلسفه الصوفيه في الاسلام" مصنف و اكثر عبد القادر محود ص 31 تا33 "مطبوعه: وارالفكر العربي

(٢٣٣) " تاريخ التصوف الاسلامي "مصنف ذا كرعبد الرحمن بدوي ص 42-41

(٢٢٣) ووتعليقات ابوالعلا العفي على نصوص الكم" ووسرا حصة ص9 مطبوعه: وارالكتاب العربي بيروت

(٢٢٥)" مِثْل الى التصوف الاسلاي" مصنف ذاكرُ الوالوفالعلمي التعتاز اني مس 34-33

(٢٣٦) "كتاب المعارضه والرد "مصنف بهل بن عبد الله التستري مطبوعه: وإرالانسان قابره

. (۲۴۷)''القیم الروحیه''ص58

(٢٣٨) "التصوف الاسلامي في الادب والاخلاق 'جلد 1 'ص 249

(١٣٩) "دراسات في التصوف الاسلامي" ص 346

(٢٥٠)"ولايت الله والطريق اليها" كامقدمه

(٢٥١) "التصوف الاسلامي" مصنف و اكثر قاسم غني ترجمه صاوق نشات ص 143-142

(٢٥٢) "جبتجودَ رتصوف إيران" ص 267 مطبوعه: تهران 1362 ه

(٢٥٣) "فخات الأنس" مصنف جاي ص 83 "مطبوعة اليان 1337 ه

(٢٥٣) "حديقة الشيعه" ص 266 مطبوعه : تهران

(۲۵۵)'' تاریخ التصوف'' اُردوز بان مین مصنف یوسف سلیم چشق' ص63 ' مطبوعه: علماءا کیڈی محکمہ اوقاف یاکستان 1976ء

(٢٥٦)''بايزيدالانصاري'' كامقدمه'مصنف ذاكثرميرولي خان'ص89'مطبوعه جمح المحوث الاسلامية پاكتان 1396ھ

(٢٥٧) "التصوف الاسلامي وتاريخ" كامقدمه صب

(٢٥٨) "في التصوف الاسلامي وتاريخ "مصنف نيكلسن عرني ترجمه ص 14

(٢٥٩) مْدُكُورُ هِ بِالاحوالِيُّ ص 74-73

(٢٦٠)"صوفية الاسلام"ص15

(٢٦١) مُركوره بالاحوالهُ ص 196 \_ نيز' مثل الى التصوف' مصنف تفتاز اني م 32-33

(٢٦٢)" التّاريخ العام للتصوف ومعالمه"

(۲۲۳)" التصوف"مصنف ماسيئين ص 39-38

(٢٦٣) "الانسان الكامل" مصنف عبد الكريم الجيلي عبلد 2 مس 52-52 وهاايديش 1981ء

(٢٦٥) مْرُكُورُه بِالأحوالهُ جِلْدِ2 مُس 117

(٢٢٦)" روصة التعريف" مصنف لسان الدين بن الخطبيب ص 551 ت 561 551

(٢٦٤) ندكوره بالاحوالة ص 560

(٢٦٨)' الطبقات الكبريٰ 'مصنف الشعرانی 'جلد 1 'ص 11

(٢٦٩) "التصوف" مصنف ني كلسن طد 12 "ص 10 - نيز" في التصوف الاسلامي وتاريخ "ص 72

## تيسراباب

## شيعيت اورتصوف

شیعیت دراصل بہودیت کا چربہ ہے شیعیت کے موجداور بانی یہودی ہیں جنہوں نے اس کی بنیا در کھی اصول وضع کئے تو اعدمرتب کئے۔شیعیت کا بانی عبدالله بن سباتھا جس نے اسلام کا لبادہ اوڑ ھرکراسلام میں نقب لگائی۔تقیہ اور دھو کے کا چولا کہن کرمسلمانوں کوفریب دیا۔

تیسرے خلیفہ راشد حضرت عثان بن عفان کے دور ہیں بیٹخص بمن سے مدینہ منورہ آیا اس کا مقصد ہی اسلامی ارکان کا خاتمہ اور اسلام کی تباہی تھا۔ یہی و ہخض ہے جس نے سب سے پہلے مسلمانوں کے درمیان تفریق اور اختلافات کے بیچ بوئے اور بغض اور عدادت کی آگ کو کا اور بغض اور عدادت کی آگ اسل میں یہ پہودی تھا مسلمان ہونے کا ڈھونگ رچایا اور حضرت علی کے ساتھیوں میں شامل ہوں یہ بہودیوں کے مدہب کے مطابق ہوشت بن نون حضرت موی علیہ السلام کے وصی تھے ہوگیا۔ یہودیوں کے نہ بہ کے مطابق ہوشت بن نون حضرت موی علیہ السلام کے وصی تھے کا عداللہ بن سبانے اس طرز پریہ مشہور کیا کہ حضرت علی صفور کے وصی ہوں گے۔ سب سے پہلے حضرت علی میں اللہ بن ساب نے اس طرز پریہ مشہور کیا کہ حضرت علی صفور کے وصی ہوں گے۔ سب سے پہلے حضرت علی کی امامت کی فرضیت کا اعلان کرنے والاشخص بھی یہی تھا۔ اس نے حضرت علی کے شیعہ ازم کے ناقدین بر ملا کہتے ہیں کہ وشیعیت اور رافضیت یہودیت سے ماخوذ ہے۔ (۱)

عبداللہ بن سبا کے جمنڈ بے تلے بہت سے یہودی اسم ہو گئے ایران کے شکست خوردہ ،
عراق کے مفتوحین اہل عرب کے بالا دی کے مخالف عربوں کے دیرینہ خالفین سبھی اس کے حمند سے بیس آگئے یوں عبداللہ بن سبا کو بنا بنایا ماحول ملا اور اس نے ان لوگوں پر مشتمل ایک لشکر ترتیب دیا یے بداللہ بن سبانے اس بات کو واضح طور پر محسوں کیا کہ وہ مسلمانوں کے ساتھ کھلی جنگ نہیں کرسکتا ، چنا نچہ اس نے اسلام کا لبادہ اوڑ ھااور مسلمانوں کی شان و شوکت کو براہ راست ختم نہیں کرسکتا ، چنا نچہ اس نے اسلام کا لبادہ اوڑ ھااور مسلمانوں کی صفوں میں داخل ہو گیا۔اس نے مسلمانوں میں یہودی ، مجوی اور عیسائی

افکارداخل کئے اس کا اصل مقصد اسلام اور مسلمانوں سے انتقام لیبنا تھا اس نے ایسے ایسے عقائد واغل کئے جواس سے قبل مسلمانوں نے نہیں سے تھے۔ مثلاً اس نے حلول کاعقیدہ داخل کیا جس کے مطابق خدابند سے میں حلول کرتا ہے۔ اس نے حضور آئے بعد نبوت کے اجراء کا دعویٰ کیا' بہی وہ خصص تھا جس نے اماموں پروحی کے نزول فرشتوں کی آید' معصومیت' ہرزمانے میں امام کا نزول وصیت اور والایت کاعقیدہ امام کا چھپنا' تاویل علم کی ظاہر و باطن اقسام' لوگوں کی عموم وخصوص میں تقسیم' شریعت کی تنتیخ' اسلامی تعلیمات کا خاتمہ اور اس طرح کے نئے ڈھکو سلے اسلام میں داخل کئے حالا نکہ ان کا اسلام میں تاتھ دُور دُور تک کوئی تعلق نہیں تھا۔ ان ڈھکوسلوں کے ذریعے اس نے اسلام میں شکوک وشہبات کے نج ہوئے۔ بنیا دی مقصد اسلام کوئم کرنا تھا۔

عبدالله ابن سباکے بعد شیعوں نے اس اصل مقصد کوآ کے چلایا اور اس کی آبیاری کی۔اس حوالے سے شیعوں نے جوخد مات سرانحام دیں انہیں کسی بھی طرح نظرانداز نہیں کیا جاسکتا۔سب ے بہلے انہوں نے دامادرسول ، تیسرے خلیفہ حصرت عمان بن عفان کوشہید کیا ان کی شہادت کی وجه مسلمانوں كردميان تفرق اوراختلافات بيدا موئ جوشيعوں كابنيادى مقصد تعا-ايے ا يسار وه اور فرقے سامنے آئے جن كا يہلے بھى نام بھى ندسنا كيا تھا۔اختلاف اورتفرقد بازى كے اس ماحول میں ان نے فرقوں کی خوب پر درش ہوئی' یہاں تک کہ لوگوں کومصد راصلی یعنی قر آن و سنت بھول ہی گئے عبداللہ بن سبااوراس كتبعين كابنيا دى مقصد ريتھا كمسلمانوں كے درميان فتے نساد پیدا کئے جائیں' یہ فتنے دونوں اعتبار سے تھے مادی اورفکری فتنے۔ مادی فتنوں کی وجہ سے مسلمانوں کے درمیان لڑائی جھڑے شروع ہو گئے اور انہوں نے ایک دوسرے کوتل کرنا شروع كرديا فكرى فتنول كى وجه سے مسلمان اپنے مصد رحقی سے دُور ہوتے گئے ۔حضور كے ارشاوات کو بھول گئے کتاب اللہ کے احکامات کونظرا کداز کرنے لگئے اختثار اوراڑ ائی جھڑے کے اس دور میں ی ایک نے مسلک یعنی تصوف نے جنم لیا تصوف کی تاریخ کا مطالعہ کرنے والا برخض بآسانی سمچھ سکتا ہے کہ تصوف کی پیدائش کا وی وقت ہے جب یہودیت نے شیعیت کے ذریعے اسلام پر یلغاری ہوئی تھی۔ یہودیوں نے شیعدازم کے ذریعے بہت سے فرقوں کی پرورش کی تاہم

ان تمام فرقوں کو پر کھنے کے بعدیہ بات واضح ہوجاتی ہے کدان کی بنیاد شیعہ ازم ہے۔

یکی معاملہ تصوف کا ہے۔ اسلامی تاریخ کے اعروہ پہلے تین افراد جوسوفی کے لقب سے مشہور ہوئے ، وہ تین افراد جوسوفی کے لقب سے مشہور ہوئے ، وہ تینوں شیعہ یتھا وران مقامات پررہائش پیڈ بر تھے جواس دور میں شیعیت کے مراکز تھے ایعنی کوفد۔

ان تین میں سے ایک ابوہاشم الکوفی ہے جس کے بارے میں کچھ با تیں تو ہم پیچھے ذِکر کرچکے میں کیوفد کے مشہورشیعوں میں سے تھا بلکہ اس کے بارے میں تو یہاں تک کہا جاتا ہے کہ وہ زندیق اور دہر بیرتھا۔ (۲)

دوسر المحض جابر بن حیان ہے۔

جابر بیان حیان کے بارے میں مشہور مستشرق ماسینمن کہتا ہے' تاریخ میں یہ پہلا تحق ہے جو صوفی کے لقب سے مشہور ہوا۔ آٹھویں صدی عیسوی کے دوسرے نصف میں اس کا نام سامنے آیا' یہ کیمیادان اور کوف کامشہور شیعہ ہے۔ تصوف میں اس کا خاص مقام ہے۔''(س)

نیکلسن اس کے بارے میں کہتا ہے" جابر بن حیان مشہور کیمیا دان ہے جو جابر صوفی کے نام سے معروف تھا۔ ذوالنون مصری کی طرح بی بھی علم باطن کا وجو بدار تھا اور تصوف اسلامی میں اس کا خاص مقام ہے۔"(۴)

چیکوسلواکیہ کے مشہور مشتشرق محقق بی کراس ادر ایم پلیسنر لکھتے ہیں'' جابر بن حیان غالی شیعہ تھا' غالبًا اس کا تعلق فرقہ کرامیہ یا اساعیلیہ سے تھا۔ دیگر غالی شیعوں کی طرح بیہ بھی تناسخ ارواح کے عقیدے کا قائل تھا۔''(۵)

ید دونوں مستشرقین جابر بن حیان نے نقل کرتے ہیں کداس نے خود کہا'' میں نے تمام علوم جعفر صادق سے حاصل کئے ہیں جو حکمت کے نبع تھے۔ میں تو ان علوم کا صرف ناقل اور مرتب ہوں۔ان علوم کے بانی جعفر صادق تھے۔''(۲)

ای طرح مشہور انگریز محقق ہوم یارڈ جس نے جابر بن حیان کی بہت ساری کتابیں شائع کیں ٔ دہ بھی یہی نقل کرتا ہے۔(2) شیعدائی کتب میں جابر بن حیان کوائی اہم شخصیات اور اکابر میں شار کرتے ہیں۔سید حسن
الا مین جومشہور شیعہ ہے اپنی کتاب میں اعمیانِ شیعہ یعنی شیعہ رہنماؤں کے حوالے سے لکھتا ہے

"ابوعبداللہ بعض کے مطابق ابوموئی جابر بن حیان بن عبداللہ الطرسوی الکونی جوصوفی کے لقب
سے مشہور تھا ' یہ اہر کئیم' ریاضی دان فلفی علم نجوم کا ماہر' طبیب' منطقی اور بہت ی کتابوں کا مصنف
تھا۔امام جعفر صادق کے ساتھیوں میں سے تھا ' کبارِ شیعہ میں سے ہے اس کی کتا میں اور تالیفات
اتی زیادہ ہیں کہ انسانی عقل جران رہ جاتی ہے' کہا جاتا ہے کہ اس نے مختلف علوم وفنون پر انتالیس
سوسے زائد کتا ہیں کھیں جہاں بیلنی محکم اور مصنف تھا' وہاں زاہداور واعظ بھی تھا۔' (۸)

پھراس نے بہت سارے شیعہ مصنفین کا نام ذِکر کیا جنہوں نے جابر بن حیان کوشیعہ قائدین میں شار کیا جو کہ جعفر بن الباقر کے شاگر دوں میں سے تھا۔ وہ لکھتا ہے''ان کے بارے میں بہت سے امور ثابت بین ایک ہی کہ وہ شیعہ تھے' دوسرا میر کہ میادان تھے'اس کے علادہ صوفی فلنی' امام صادق کے شاگر دبھی تھے۔ان کی شہرت چہار دانگ عالم میں تھی۔''(9)

اس کے بعد محسن امین نے ایک علیحدہ عنوان قائم کیا جس کا نام اس نے رکھا'' جا ہر بن حیان کا شیعہ ہونا''۔ چنا نچہ اس ضمن میں وہ لکھتا ہے' ابن طاؤس نے اسے شیعہ ستارہ شنا موں میں شار کیا ہے' ابن الندیم نے جا ہر بن حیان کو اکا ہر شیعہ میں شار کیا ہے اور یہ بھی کہا کہ وہ جعفر صادق کے شاگردوں میں سے تھا۔ بعض لوگوں کو اس حوالے سے مغالطہ ہے کہ وہ اسے جعفر صادق کے ساتھیوں میں جعفر برکی کا ساتھی قرار دیتے ہیں۔ گر بڑے بڑے فلفی اسے جعفر صادق کے ساتھیوں میں سے شار کرتے ہیں۔ فلنفی ہونے کے ساتھ ساتھ شیعہ بھی ہے۔ اس کا فلنفہ اسلامی فلنفہ تھا اور بیر انے فلنف کا مخالف تھا۔'' (۱۰)

ڈاکٹر رحمت فواد الاھوانی اس کے بارے میں نقل کرتے ہیں'' جابر بن حیان کے والد کو خراسان میں شیعہ ہونے کی دجہ بے قبل کیا گیا۔''(۱۱)

ہم یہاں پرمشہور شیعہ مؤرخ تبرانی کے حوالے سے نقل کریں گے کہاس نے ہی جابر بن حیان کوشیعوں میں ذِکر کیا۔ تبرانی لکھتے ہیں ' جابر بن حیان کی دو کتابیں مشہور ہیں ایک کا نام الرحمة الصغيراوردوسرى كانام كتاب الرحمة الكبير ب-اسكا بورانام جابر بن حيان الصوفى الطّوى الكوفى ب- التوفى 200 هـ "(١٢)

ابن النديم اس كے حوالے نے قل كرتے ہوئے لكھتا ہے "ابوعداللہ جابر بن حيان بن عبداللہ الكوفى جوصوفى كے نام سے مشہورتھا اس كے بارے ميں لوگوں ادتقاف ہے شيعوں كا موقف بيہ كہ كہ يا كابرشيعہ ميں سے تھا كوفہ كار ہنے والاتھااور جعفرصادق كے ساتھيوں ميں سے تھا بعض فلفى النے فلسفيوں ميں شار كرتے ہيں۔ اس نے منطق اور فلسفہ كے موضور على بہت ك كا بين بھى لكھيں۔ يہ كہيا كرى كا ماہرتھا اور اپنى موت تك اس نے كى كوكيميا كرى كا طريقہ نہ كا بين بھى تكھيں۔ يہ كہيا كرى كا ماہرتھا اور اپنى موت تك اس نے كى كوكيميا كرى كا طريقہ نہ كھيا يہ اس كے بارے ميں كہا جاتا ہے كہ وہ كى بھى شہر ميں چندروز سے زيادہ قيام نہيں كرتا تھا كونكہ اس علاقے كاباوشاہ اس سے كيميا كرى كا طريقہ زبردى كيونكہ اس كيونكہ اس كے بارك ميں خطرہ لاحق رہتا كہ اس علاقے كاباوشاہ اس سے كيميا كرى كا ماتھى تھا۔ جولوگ اس كے قائل ہيں دہ يہ كہتے ہيں كہ جعفر سے مراد جعفر صادق نہيں بلكہ جعفر بركى ہے ۔ شيعوں كا موقف ہے كہ اس سے مراد جعفر صادق ہيں۔ "(١٣)

یہاں تک لکھنے کے بعد ابن الندیم لکھتا ہے'' نذہب شیعہ پر اس نے بہت ی کتامیں تصنیف کیں۔''(۱۴۴)

اس کے بارے میں بیجھی منقول ہے' بیجعفر بن محدالباقر کا شاگر دیاغلام تھا۔' (۱۵) اس کے شیعہ ہونے اور نظر بیحلول پر عقیدت رکھنے کی دلیل بیہ ہے کہ اس نے اپنی کتابوں

اس کے شیعہ ہونے اور نظریہ طول پر عقیدت رہنے فی دیس ہے کہ اس نے ای الاوں میں خود بیکہا'' جب میں نے کیمیا گری پراہام صادق کا کلام بنا تو میں اس کے تحر سے باہر نہ نکل سکا' سجدے میں گر پڑا۔ مجھ سے امام جعفر نے کہا اگر تو تیرا سجدہ میرے لئے ہے' تو تو ہمیشہ کیلئے کامیاب ہوگیا۔ تیرے آبا وَاجداد بھی مجھے ہی تجدے کرتے رہے۔ مجھے بحدہ کرنا گویا اپنے آپ کو سحدہ کرنا ہے۔''(۱۱)

جہاں تک جعفرصادق کے شاگر دہونے کا تعلق ہے ٔ حاتی خایف نے اپنی کتاب' کشف الظنون''اوراین خاکان اپنی کتاب' وفیات' میں اس کو ذکر کیا ہے۔''(۱۷) ڈاکٹرشیں نے اگر چہ جاہر بن حیان کے حوالے سے بہت ی با تیں لکھیں تا ہم اس نے چند اہم با تیں چھوڑ بھی دیں مثلاً وہ کہتا ہے'' جاہر برائے نام ہی صوفی تھا' کیونکہ اس نے بھی بھی کوئی مجاہرہ وغیر ہنیں کیا' زیادہ تر کیمیا گری میں ہی مصروف رہا۔'' (۱۸)

حالانکہ ابن الندیم نے تو جاہر بن حیان سے خود نقل کیا ہے کہ وہ کہتا ہے'' میں نے زہد اور تصوف پر بہت می کتابیں کھیں۔''(19)

اخبارالحکمہ میں قطفی لکھتا ہے'' جابر بن حیان مشہور فلسفی اوراس علم کا مقلدتھا جے علم باطن کہا جاتا ہے' جس کے بارے میں یہ بھی مشہور ہے کہ وہ حارث المحاسی' سہل بن عبداللہ تستسری وغیرہ کی طرح تصوف میں بھی کمال رکھتا تھا۔'' (۲۰)

مشہور مشتشر ق فلپ اس کے بارے میں لکھتا ہے'' زید اور تصوف میں اس کا خاص مقام ہے۔''(۲۲)

تو بیروہ دو افراد ہیں جو صوفیوں کے بانیان میں سے ہیں جاہر بن حیان کے انقال کے بارے میں مختلف اقوال ہیں۔ 160 سے کے 200 ھے ورمیان میں اس کا انتقال ہوا۔تصوف کے بانیان میں سے تیسر المخص عبدک ہے۔

## عبدك

تصوف کے بانیوں میں سے تیسرافخص عبدک ہے جس کا ذِکر مستشرقین میں سے ماسیمن نے کیا' اس کے علاوہ شیعہ محقق ڈاکٹر قاسم غیٰ عراق کے شیعہ محقق ڈاکٹر مصطفیٰ اشیمی دغیرہ نے بھی اس کا ذکر کیا' اوراس امر کی بھی تصدیق کی کہ وہ غالی شیعہ تھا۔

ماسیمن کہتا ہے''صوفیاء کا لفظ جو کہ جمع کے صینے ہے آتا ہے' سب سے پہلے اس لفظ کو 199ھ بمطابق 844ء میں سنا گیا۔ سکندر یہ میں فسادات کے دوران سب سے پہلے اس لفظ کا ظہور ہوا۔ یہ تقریباً دبی وقت ہے جس زمانے میں کوفہ میں شیعیت پردان چڑھ رہی تھی۔عبدک صوفی شیعوں کامشہور رہنما تھا اوراس کا عقیدہ تھا کہ امامت تعین کے ساتھ قائم ہوتی ہے۔ یعنی ہر

امام این بعد آنے والے امام کو متعین کرتا ہے۔عبدک سبزی خورتھا'اس نے بھی بھی گوشت نہیں کھایا' بغداد میں 210 ھر بمطابق 825ء میں اس نے وفات پائی۔اس لحاظ سے معلوم یہ ہوتا ہے کہ صوفی کالفظ سب سے پہلے کوفہ میں منظر عام پر آیا۔' (۲۲)

ڈ اکٹر قاسمغنی کہتے ہیں'' وہ مشہور صوفی تھا'لوگوں سے علیحدہ رہتا تھا'عز لت نشینی اور خلوت کا دلدادہ تھا'سب سے پہلےصوفی کے نام سے یہی مشہور ہوا۔اس زمانے میں بعض کوفی زاہدوں كيلئح بيلفظ بولا جاتا تھا۔189 ھ ميں بھي بعض لوگوں كيلئے اس لفظ كو بولا گيا مثلاً ثوارالاسكندري \_ چونکہ عبدک گوشت نہیں کھا تا تھااس لئے بعض لوگ اسے زندیق سیجھتے ہیں۔ ماسینمن کہتا ہے کہ کیلی صدی ججری میں صوفی کا نام مشہور نہیں تھا۔ تیسری صدی ججری میں پیلفظ مشہور ہوا اور سب ے يہلے يد نظاعبدك صوفى كيلي استعال كيا كيا، جوكموفيول كيشيوخ اور اقطاب مين شار موتا ہے۔ یہ بشر بن حارث الحافی ہے بھی قبل کا ہے۔ اس طرح سری مقطی بھی اس کے بعد آیا ہے کیونکه عبدک کی وفات 210 هداور بشرین حارث کی وفات 227 ه ٔ جبکه سری مقطی کی وفات 225 ھے۔اس بنابرسب سے پہلے صوفی کالفظ کوفہ یا ستال ہوا۔نسف صدی کے بعدی بدلفظ بغداد کے گلی کوچوں میں کو نجنے لگا۔عراق کے اندر بدلفظ ملائتی فرقد کے افراد کیلئے بولا جاتا تھا' جوخراسان وغیرہ کے گردونواح میں رہتے تھے۔ چوتھی صدی کے بعد پیلفظ بہت زیادہ مشہور ہوگیا اور اب بیکسی فرقد کی خصوصیت ندر ہی۔صوفیوں کا سفید جبہ جوانہوں نے پہلی صدی اجرى كة خريس استعال كرناشروع كياتها وراصل خوارج اورعيسائيوں كى ياد كارب " (٣٣) شیعی نے سمعانی سے قل کیا کہ وہ کہتا ہے "عبدک کا نام عبدالکریم تھا۔ اس کا پرتامحہ بن علی بن عبدك الشيعي شيعول كامشهور رمنما تعالـ " (٢١٧)

پھر مزید کہتا ہے "عبدک اپنے کمالات اور جامع شخصیت کی وجہ سے شیعوں کا بڑا اہم کر دار سمجھا جاتا ہے۔ ایک طرف اس کی طبیعت میں زہداور تصوف ہے اور اس نے اس رجمان کو کوفداور بغداد میں پھیلایا۔ بیدہ پہلائحص ہے جس کیلئے صوفی کالفظ استعال کیا گیا۔ بیدہ کوفد سے بغداد آیا تو لوگوں نے صوفی کالفظ اس کیلئے استعال کیا "ہم بی ہمی جانے جی کہ لفظ صوفی کا منبع کوفد ہے جہاں

اس لفظ کوشیعوں نے استعال کیا۔اگرید قول درست ہوتو یہ بات قطعی طور پر ٹابت ہو جاتی ہے کہ تصوف ابتدائی دور میں شیعیت کا ہی چربے تھا۔''(۲۵)

متقد مین میں ہے مشہور شخصیت الملطی ای بات کی تقدیق کرتے ہوئے کہتا ہے''عبدک زندیقوں کے نئیک فرقہ کا سربراہ تھا جن کا دعویٰ تھا کہ دنیا ہے فائدہ اٹھانا حرام ہے اس سے صرف اتنا ہی فائدہ اٹھایا جا سکتا ہے جوزندگی کیلئے انتہائی ضروری ہو۔ دنیا حاصل کرنا اس وقت تک جائز نہیں ہوسکتا جب تک امام عادل موجود نہ ہو۔ اگرامام عادل نہ ہوتو دنیا کا حصول حرام ہے۔ ایسے علاقے کے لوگوں کے ساتھ معاملہ کرنا بھی حرام ہے جہاں امام عادل موجود نہ ہو۔ البندا اگرتم امام عادل کے بغیر کہیں خرید وفروخت کروگے تو وہ حرام ہی ہوگا۔''(۲۲)

یہ وہخص ہے جس کوصوفی کالقب ملا۔

ہم یہاں ابوہا شم الکونی کے حوالے ہے بھی پچھ بیان کرنا چاہیں گے کوفہ کارہنے والا تھا۔
اگر چاس پر شیعہ ہونے کی تہمت تو نہیں ہے لیکن عام طور پراس کے بارے میں یہی خیال کیا جاتا ہے کہ زندین اور دہریہ ہے۔ حاجی معصوم علی نے اس کے بارے میں لکھا'' اُون کا بنالہا سا چونہ پہنے رکھتا تھا۔ عیسائیوں نے حلول اور اتحاد کی نبست چینہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی طرف کی جبکہ اس نے حلول اور اتحاد کی نبست اپنی طرف کی ۔ حلول اور اتحاد کی نبست اپنی طرف کی ۔ حلول اور اتحاد کی نبست اپنی طرف کی ۔ حلول اور اتحاد کے بارے میں اس کے بہت سارے اقوال سے 'آخر تک وہ اس میں متذبذ بریا 'اموی النسل تھا' ظاہری اعتبار سے فرقہ جربیہ سے تعلق رکھتا تھا جبکہ حقیقت میں بید ہریہ تھا۔ اسلام میں فتنہ فساد پیدا کرنے کیلئے اس نے اس فرہب (تصوف) کو وضع کیا۔'' (۲۷)

ایک اور مخف بھی ہے جس کے بارے میں بیکہا جاتا ہے کہوہ تصوف کے بانیان اور ابتدائی افراد میں سے ہے وہ ذوالنون المصری ہے جس کے بارے میں کہا جاتا ہے''وہ سب سے پہلا شخص ہے جس نے توحید کی وہ تعریف کی جوآج صوفی کرتے ہیں۔''(۲۸)

نیز''اس جماعت کا سربراہ ہے تمام بڑے بڑےصوفیانے اس سے علم اخذ کیا۔اس سے پہلے بھی بہت سارے مشائخ گز رہے لیکن یہ پہلاشخص تھا جس نےصوفیوں کے اقوال کی تفصیل

اوروضاحت کی۔"(۲۹)

اور رید که''وہ پہلا شخص ہے جس نے اپنے علاقے میں صوفیوں کے مقامات اور ولایت کے اس اور ولایت کے احوال کو بیان کیا۔''(۳۰)

اس کے بارے میں بیہھی منقول ہے''وہ پہلاشخص نے جس نے وجداور ساع کی تعریف بیان کیس۔''(۳۱)

ای بنیاد پرمشہورانگریز محقق بجاطور پراس کے بارے میں کہتا ہے' یہ کہنا قرین انصاف ہے کہ پہن خض تصوف کا داضع تھا'اس میدان کاشہسوار تھا'اور بہت سے مسلمان مؤرخوں نے بھی اس کے احوال نقل کئے۔''(۳۲)

تو یہ وہ آخری مخص تھا جو تصوف کے بانیان میں سے ہے۔اس پر بھی عام طور پر بہتہت لگائی جاتی تھی کہ بیدند میں اور جادوگر ہے۔کہا جاتا ہے کہ بیشعبدہ بازیوں اور جادو پر یقین رکھتا تھا۔جیسا کہ امام ذہمی نے یوسف بن احمد البغد ادی کے حوالے نے قبل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں''اس کے علاقے کے لوگ اسے زندیق سجھتے تھے۔''(۳۳)

سلمی سے منقول ہے'' ذوالنون وہ پہلا تخص ہے جس نے احوال ادرادلیاء کے مقامات بیان
کئے۔ عبداللہ بن عبدالکم نے ذوالنون کی مخالفت کی مصر کے علاء نے اسے زندیق سمجھ کرشہر بدر
کردیا۔ اس کے بارے میں سے بات مشہور ہوگئی کہ اس نے ایک ایساعلم ایجاد کیا ہے کہ اس سے
پہلے کی نے نہیں کیا۔ لوگوں نے اس پر زندیق ہونے کا الزام لگا کراسے شہر بدر کردیا۔ اس کے
بھائی اس کے پاس آئے ادر کہنے لگے کہ تو زندیق ہے اس لئے تجھے شہر بدر کیا جارہاہے' تو وہ کہنے
لگا میرے پاس خاموش کے علادہ کوئی طریقہ نہیں ہے' میں اپنی ٹھوڑی ادر گال کے بنچے ہا تھ رکھے
ہوئے دیشار ہوں گا۔' (۳۳)

امام ذہبی نے اس کے بارے میں نقل کیا ہے'' حدیث کا ذِکر بہت کم کرتا تھا اورلوگوں کی اس کی تلقین بھی نہیں کرتا تھا۔ واقطنی نے اس کے بارے میں کہا ہے کہ اس نے مالک سے بہت کا حادیث نقل کی ہیں لیکن ان حدیثوں میں نظر ہے۔''(۳۵) مشہورصوفی فریدالدین عطارا پی کتاب میں اس کے بارے میں لکھتے ہیں''اس کا تعلق ملامتی فرقہ ہے تھا'اس نے اپنے تقوی کو چھپایا ہوا تھا'لوگوں کے سامنے شرعی امور کی خلاف ورزی کرتا تھا'اس لئے عام طور پرمصری اے زندیق سجھتے تھے۔اگر چہاس کی وفات کے بعد سب نے اس کی ولایت کا اعتراف کرلیا۔''(۳۱)

ابن النديم نے اس کے بارے میں پیقل کیا ہے کہ پیلم کیمیا کا ماہر تھا اسے جانیا تھا اور اس
کے بہت سے اصول بھی اس نے وضع کئے۔(۳۷) اقطفی نے اس کا ذکر ان الفاظ میں کیا
د' و والنون بن ایرا ہیم الممی المصر ی کیمیا گری میں جابر بن حیان کی طرح مہارت رکھتا تھا 'بہت سے فلفی علوم کا ماہر تھا 'بر بہنا می شہر میں جو کہ انجمیم کے نواح میں واقع تھا 'وہیں رہتا تھا۔ بیعلاقہ قدیم حکمت کا گڑھ تھا جہاں مختلف قتم کی تصاویر عجیب وغریب اشکالیس بنی ہوئی تھیں جس سے ایمان والے کا ایمان بروھتا اور کا فرمز پیر کمراہ ہوتا۔ کہا جاتا ہے کہ اللہ نے اس پر پچھا سے علوم کھول ویئے جواسی کا خاصہ ہیں۔ بیصاحب کرا مات بھی تھا۔'' (۲۸)

اس کے بارے میں معودی ذکر کرتا ہے ' بجھے ذوالنون کے بارے میں معلومات آخمین شہر جا کرہوئیں۔ وہاں کے لوگ اے ابوالفیض کے نام سے جانے تھے۔ اس علاقے میں اس کے زہرتقو گا اور حکمت کا ج چہ تھا وین وو نیا کے معالمے میں اس کا اپنائی ایک انداز تھا۔ براوی جوا کی براسرار سامقام ہے نیہ وہاں بہت زیادہ آتا جاتا اور کہا جاتا ہے کہ وہ اس علاقے کے پراسرار رازوں کو بجھتا تھا وہ بہت سے نقوش اور اشکال جو دیواروں پر بنی ہوئی تھیں انہیں اس نے اپنی اس علاقے کے براسرار خوانت سے مل کیا تھا 'چومسعودی بعض اشکال کا ذرکر کرتا ہے جنہیں ذوالنون نے مل کیا ہے' (۳۹) مندروں اور چرچوں میں دیواروں پر جوتھ ویریں اور اشکال بنی ہوتیں انہیں مل کرنے کا اے شوق مندروں اور چرچوں میں دیواروں پر جوتھ ویریں اور اشکال بنی ہوتیں انہیں مل کرنے کا اے شوق مصری کیمیا دی نظر میں قدیم مصر کیمیا گری کا مرکز اور جادو و پر اسرار علوم کا گڑھ تھا۔ ذوالنون نے تھا۔ مسلمانوں کی نظر میں قدیم مصر کیمیا گری کا مرکز اور جادو و پر اسرار علوم کا گڑھ تھا۔ ذوالنون نے حدول کی مسلمانوں کی شکل دی اور اسے لوگوں کے سامنے پیش کیا۔ اس کے زمانے سے بی صوفیوں میں جادوکوکر امات کی شکل دی اور اسے لوگوں کے سامنے پیش کیا۔ اس کے زمانے سے بی صوفیوں میں

کرامات ظاہر ہونا شروع ہوئیں۔ یہائی بختین کو جادد کے الفاظ سکھا تا سب سے پہلے ای نے مختلف تئم کی نوشبوؤں کا استعال کیا جس کے ذریعے لوگوں پر سحرساطاری ہوجا تا۔'(۴۸)
مختلف تئم کی نوشبوؤں کا استعال کیا جس کے ذریعے لوگوں پر سحرساطاری ہوجا تا۔'(۴۸)
بہلے تین افراد کے ساتھ اس کو بھی ملالیا جائے تو تصوف کی ایک داضح تصویر ہمارے سامنے آجاتی ہے۔

## تصوف كے سلسلے

تصوف کی بنیاد شیعیت ہے۔ اس کی ایک اور دلیل یہ ہے کہ تصوف کے سارے سلسلہ سوائے ایک دو کے بھی حضرت علی بن ابی طالب پر جا کرختم ہوجاتے ہیں۔ کسی اور صحابی کی طرف ان سلسلوں کی اسنادکا اگر مطالعہ کیا جائے تو اس میں شیعوں کے معصوم آئمہ کا ذکر ملتا ہے اور شیعوں کا ان کے بارے میں عقیدہ یہ ہے کہ وہ حضرت علی کی اولا دمیں سے متھے۔ تصوف کی کتابوں میں بھی ان آئم معصومین کا ذکر ملتا ہے۔ اس کے علاوہ تصوف کا ذکر ملتا ہے۔

علی ابن ابی طالب محابی رسول سے عمر مبشرین میں سے شامل ہیں۔ چو سے ضایفہ راشد ہیں۔ عرب میں انہیں عزت واحتر ام کی نگاہ سے دیکھاجا تا تھا کیکن بہر حال بدایک حقیقت ہے کہ وہ حضرت ابو بکر صدیق یا حضرت مجر سے زیادہ زاہد اور متی نہیں سے ۔ ابو بکر صدیق جنہوں نے سب سے پہلے حضور کی نبوت کی تقدیق کی جن کالقب مقیق تھا 'سفر وحضر میں حضور کے ساتھ ہیں۔ قرآن ہر حالت میں حضور کا ساتھ دیا 'انقال کے بعد بھی روضہ مبارک میں آپ کے ساتھ ہیں۔ قرآن پاک میں ان کا ذکر ایسے الفاظ کے ساتھ آیا ہے جن تک اور کوئی بھی نہیں پہنچ سکتا۔ زیان کی فوقیت اور عزت مسلم ہے۔ ان کے مقام تک پہنچنا تو دُور کی بات ہے' کوئی اس کا تصور بھی نہیں کر سکتا۔ قرآن پاک میں ان کیلئے طافی اثنین کا لفظ بولا گیا جو کی اور کیلئے طابت نہیں ہے۔ احاد یث میں ان کے بہت زیادہ فضائل نقل ہوئے ہیں'ان کا مقام اور مرتبدروزِ روشن کی طرح واضح ہے۔ یہ میں ان کے بہت زیادہ فضائل نقل ہوئے ہیں'ان کا مقام اور مرتبدروزِ روشن کی طرح واضح ہے۔ یہ میں ان کے بہت زیادہ فضائل نقل ہوئے ہیں'ان کا مقام اور مرتبدروزِ روشن کی طرح واضح ہے۔ یہ معرت ابو بکر صدیق بی سے جن کے بارے میں ہی آیت نازل ہوئی، ترجہ نوش کا کہ سے قبل جو

لوگ مسلمان ہوئے اللہ کی راہ میں خرچ کیا اور جہاد کیا 'ان تک کوئی نہیں بہنچ سکتا۔' القب صدیق میں یکتا ہیں۔ساری زندگی اسلام کی سربلندی کیلئے محنت کرتے رہے اور اس سلسلے میں اپنی جان' مال کی بروانہیں کی۔' (اہم)

''جبان کا نقال ہوا تو ان کے پاس در ہم اور دینار میں سے پچھ بھی نہ تھا۔'' (۳۲) ''دو برانے کپڑوں میں کفن دیا گیا۔'' (۳۳)

آخری وقت میں اپنے گھر والوں کو وصیت کرتے ہوئے کہا'' جب سے جھے مسلمانوں کی والیت عطا کی گئی میں نے بھی بھی ان کے درہم و دینار کو اپنے لئے طلال نہیں سمجھا' ان کے مال میں سے سوکھی روٹی کو ہی اپنے پیٹ کی غذا بنایا' کھر در سے کپڑوں کو پہنا' دورانِ خلافت جھے خدمت کیلئے ایک جبشی غلام اور سواری کیلئے اونٹ دیا گیا تھا' جب میں مرجاؤں تو بی عمر کو دے دینا اکہ بیت المال میں جمع کرا دیا جائے ۔'' جب حضرت عمر شے پاس ان کا یہ پیغا تو وہ دو نے لئے یہاں تک کہ ان کے آنسوز مین پرگرتے رہے' کہنے لگے اللہ ابو بحر پردم کر ہے' اس نے آنے والوں کیلئے بڑی ہی مشکل مثال چھوڑی ہے۔ (۲۳)

حضرت عمر فارد ق رضی اللہ تعالی عنہ ' وحضوری دعوت کو چہاردا تک عالم میں پھیلانے والے '
حقر و باطل کے درمیان فاصل ' دین کو تقویت پہنچانے والے ' توحید کے سب سے بڑے دائی ،
بعت دشرک کی جڑیں کا منے والے اسلام کے کلمہ کوسر بلند کرنے والے اللہ تعالی نے ان کی ذات میں اتنی صفات جمع کیں جنہیں بیان کر نامشکل ہے۔ ان کے دو رِ فلا نت میں پوری دنیا اسلام کے جمعنڈ کے تلے آگئی۔ کفران کے رعب اور دبد بے سے لرزاں و تر سال رہتا۔ مشرکین ہمیشہ دب رہتے ۔ وہ یقین کی اس کیفیت میں تھے کہ ان کی بات سنے والے خض کے پاس مانے بنا کوئی چارہ نہوتا۔ حضرت عربہ می مخالفین کی کشرت یا جمعیت سے مرعوب نہیں ہوئے 'ہرموقع پرخن کی بات سنائی ' حضور ' کے بیغا م کو بعدید نقل کرنے والے زندگی بحر مشقتوں اور تکلیفوں پر صبر کیا ' آخری دفت سے نہوتا۔ حضور ' کے بیغا م کو بعدید نقل کرنے والے زندگی بحر مشقتوں اور تکلیفوں پر صبر کیا ' آخری دفت سے نعتوں اور آسائٹوں کا منہ ند دیکھا ' کفر کیلئے شمشیر بے نیام سے خن ان کی زبان پر جاری ہوتا ' کس نافذ کرنے والے نامی کا بر چار اور اس کو نافذ کرنے ان کے موافقات بھی مشہور ہیں' ہمیشہ حق کی بات کرنے والے ' اس کا ایر چار اور اس کو نافذ کرنے ان کے موافقات بھی مشہور ہیں' ہمیشہ حق کی بات کرنے والے ' اس کا ایر چار اور اس کو نافذ کرنے والے نامی کا بر چار اور اس کو نافذ کرنے والے نامی کا بر چار اور اس کو کا فذ کرنے والے نامی کا بر چار اور اس کو کا فذکر کے اس کی کینے میں مشہور ہیں' ہمیشہ حق کی بات کرنے والے ' اس کا ایر چار اور اس کو کا فذکر کے اس کو میں کو بعد کرنے کی بات کرنے والے نامی کا بر چار اور اس کو کا فیڈر کرنے والے کا اس کی کی بر چار اور اس کی کا بر چار اور اس کو کی کو کی کا ت کرنے والے کو کی کو کو کو کی کو کو کی کو کی کو کی کو کی کو کی کو کی کو کو کی کو کو کی کو کو کو کی کو کو کو کر کو کی کو کو کی کو کی کو کی کو کی کو کی کو کی کو کر کو کی کو کی کو کی کو کو کی کو کو کو کر کو کو کی کو کو کی کو کو کو کی کو

والے زندگی بعر خدا کے علاوہ کسی کا خوف دِل میں ندر کھا۔ "(۴۵)

نیز'' کپڑوں پر کندھوں کے نزدیک چار پیوند گے ہوئے تھے'ازار پر چڑے کے پیوند گئے ہوتے تھے'ازار پر چڑے کے پیوند گئے ہوتے تھے' منبر پر خطبہ دینے کیلئے بیٹھے تو کپڑوں پر بارہ پیوند گئے ہوئے تھے' جم نے اس جج کے دورانِ جج سولہ دینار کا خرج آیا' جب والی آئے تو اپنے بیٹے سے کہنے گئے: ہم نے اس جج کے دوران بہت زیادہ اسراف کیا ہے۔ دورانِ سفر ساید دارجگہوں پر نہ بیٹھے' جب کہیں پڑاؤ کرنا ہوتا تو کسی درخت کے نیے لیٹ جاتے' اونٹ یا گھوڑے کے کجادے کواس درخت پر لاکا کر سایہ حاصل کر لیتے' سفر کے دوران کہی بھی ان کیلئے خیمہ نصب نہیں کیا گیا۔'' (۲۶)

ا پنی زندگی میں بیت المال میں ہے پھھادھارلیا تھا' جب آخری دفت آیا تواپنے بیٹے ہے کہا''ادھارا تارنے کیلئے میراسارامال چ دینا'اگروہ مال پورانہ ہوا تو بنی عدی ہے لیمنا'اگروہ بھی پورانہ ہوا تو قریش ہے لیمنا'ان کےعلاوہ کسی اور ہے نہ لیمنا۔''( ۴۷)

ای بات کی طرف اشارہ کرتے ہوئے شخ الاسلام ابن تیمیہ شیعہ پر آدکرتے ہوئے لکھتے ہیں ' شیعوں کا مؤقف ہیہ ہے کہ حضرت علیٰ حضور کے صحابہ میں سے سب سے زیادہ زاہدادر مثل سے خطالا نکہ حضور کے بعد زہدادر تقوئی کے اعلیٰ مقام پر فائز ہونے والے حضرت ابو بکر اور تقوئی کے اعلیٰ مقام پر فائز ہونے والے حضرت ابو بکر اور تقوئی کے اعلیٰ مقام پر فائز ہونے والے حضرت ابو بکر اور تعرف کی اللہ کے داستہ میں خرج کرتے تھے۔حضرت علیٰ پر ان کے نقش قدم پر چلتے رہے۔ مال و دولت خرج کرنے کے اعتبار سے حضرت عرف کو حضرت علیٰ پر فوقیت حاصل ہے اگر زہد کا اعتبار کیا جائے تو حضرت علیٰ کی زندگی آرام اور آسائش والی تھی ، جب فوقیت حاصل ہے اگر زہد کا اعتبار کیا جائے تو حضرت علیٰ کی زندگی آرام اور آسائش والی تھی ، جب حضرت علیٰ خواب کے دفت ان کیا جب سامال و دولت اور جائیدادی کے دفت ان کی چوہیں اولا دیں تھیں 'حضرت علیٰ نے ان کیلئے بہت سامال و دولت اور جائیدادی کے جھوڑیں 'جس کی وجہ سے ان کی اولا دبھی مالداراور خوشحال ہوگئی۔ بیا کی بات ہے جس کا کوئی سے انگل مقام پر حضرت ابو بکر اور پھر حضرت عرف فائز ہیں۔ '(۴۸)

حضور کے صحابہ میں سے اور بھی بہت سارے لوگ تھے جوز ہداور تقویٰ والی زندگی بسر کرتے

تھے لیکن تصوف کا کوئی بھی سلسلہ ان پرختم نہیں ہوتا۔ سارے سلسلے حصرت علیؓ پرختم ہوتے ہیں۔ جس طرح شیعہ انہیں اپنا پہلاا مام تسلیم کرتے ہیں۔

مشہور بزرگ علی جوہری نے جنید بغدادی کے حوالے سے نقل کیا ہے 'وہ کہتے ہیں''
اصول میں ہمارے شیخ علی المرتضٰی ہیں' یعنی علی ابن الی طالب' جوعلم اور معاملات میں اس
طریقت کے امام ہیں۔ اہل طریقت اصول کی نسبت انہی کی طرف کرتے ہیں اور تصوف کی
مختلف منازل بھی انہی سے منقول ہیں۔''(۴۹)

جوری نے ہی عطار سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں''اللہ تعالی نے انہیں علم' حکمت اور کرامت سے نواز اتھا۔ حضرت علی کی وجہ ہے ہی ہم اس راہ پر چلے۔'' (۵۰)

طوی ابونصر السراج کہتا ہے'' دیگر صحابہ کرام میں سے امیر المونین علی ابن طالب کو مختلف اعتبار سے فضیلت اور خصوصیت حاصل ہے۔ معرفت' ایمان اور علم کو بیان کرنے کیلئے آپ کا انداز منفر داور جداگانہ ہے۔ آپ کی وہ خصال شریفہ ہیں کہ اہل تصوف نے ان سے استفادہ کیا اور اپنی طریقت کیلئے آئیس رہنما اصول پایا'' (۵۱)

''علی ابن ابی طالب کرم اللہ و جہہ جو مدینہ العلم طریقت ادلیاء کی پہلی سٹرھی ہیں' سب سے پہلے حضور ؓ نے انہیں اپنے راز ول کاامین بنایا۔''(۵۲)

اس لئے کہ جبریل علیہ السلام حضور کے پاس "سب سے پہلے شریعت لے کر آئے جب شریعت کے دکام ظاہر ہو گئے اور لوگوں نے اس پڑس کرنا شروع کر دیا تو حقیقت اور حکمت نازل کی گئی جو دراصل اعمال شریعت کا مطلوب تھا۔ یہ حقیقت جے دوسرے الفاظ میں ایمان اور احسان بھی کہا جا سکتا ہے۔ حضور نے شریعت تو تمام صحابہ تک پنجا دی گر حقیقت سے بعض صحابہ کوئی مطلع کیا۔ علم حقیقت سے حضرت علی تنامہ واقف تھے۔ سب سے پہلے لوگوں کو اس علم کی حقیقت کے بارے میں حضرت علی نے ہی مطلع کیا۔ "(۵۳)

حضرت علی بقول صوفیاء کے''ان اصحابِ علم میں سے ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ نے اس علم سے نواز اجس سے ادر بہت کم لوگ واقف تھے۔'' (۵۴) یعلم جریل اورمیکا ئیل کوبھی حاصل نہیں تھا'اس لئے کہ'' جب حضور ؓنے حضرت علی گواس علم کی تلقین کی اور انہیں آگاہ کیا تو حضرت علی خو وفر ماتے ہیں کہ حضور ؓنے مجھے اس علم کے راز دیئے جو جریل اور نہ ہی میکا ئیل کے یاس ہیں ۔''(۵۵)

ای بات کوطوی وجیهی نے نقل کرتا ہے کہ اس نے کہا ''میں نے ابوعلی الروذ باری کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ انہوں نے جنبید بغدادی کو سنا' وہ کہہر ہے تھے اللّدامیر المونیین حضرت علیٰ پر رحم کرے' كاش كدوه (جهاد) مين مصروف نه هوت توجمين اس علم مين اوز بھي حصه ملتا \_انبين علم لذني عطاكيا گیا۔ یہ وہ علم لڈنی ہے جسے اللہ تعالی نے حضرت خصر علیہ السلام کے ساتھ خاص کیا ادران کے بارے میں فرمایا''ہم نے اپنی طرف سے علم دیا ہے۔''(۵۷) حضور کے انہیں نائب ویسے ہی مقرر کیا تھا جیسے حضرت موی علیہ السلام نے ہارون علیہ السلام کو بنایا تھا۔ خلت کے مقام پر حضور کے ساتھ کوئی شریک نہیں ہوسکتا' ہاں اخوت کے معالمے برحضور کے ساتھ شریک ہیں اور حضور نے ان کے بارے میں پفر مادیاعلیٰ میرے لئے ایسے ہیں جیسے ہارون مویٰ علیہ السلام کیلئے تھے۔ (۵۷) صوفیوں کے نزدیک ان کا مقام اور مرتبانتہائی بلندے۔ شعرانی ایک مشہور صوفی کے حوالے نے قل کرتے ہوئے کہتا ہے "حضرت علی این ابی طالب ہوآ سان پراٹھالیا گیا جیسا کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کواٹھایا گیا' حضرت عیسیٰ کی طرح ان کوبھی دوبارہ زمین پرا تارا جائے گا۔ پھرشعرانی کہتا ہے یہی بات میں نے علی الخواص ہے بھی سیٰ وہ کہتے ہیں: حضرت نوح علیہ السلام نے اپنی کشتی میں ہے ایک تختے کوا کھاڑا' اس پرحفرت علی کا نام لکھااورا ہے آسان میں محفوظ کر دیا گیا۔ یہ آسان میں اس وقت تك محفوظ رما جب تك حضرت علقٌ كوبھي آسان پراٹھاليا گيا۔'' (۵۸)

یہ حضرت علی کرم اللہ و جہد کا شان مقام مرتبہ صوفیاء کے ہاں ہے۔ ایک مشہور شیعه محقق جلال الدین روی کے حوالے سے بچھوا شعار نقل کرتا ہے جس میں جلال الدین روی کی حضرت علی سے عقیدت ظاہر ہوتی ہے۔وہ اشعار یہ ہیں:

> عالم کیصورت گری جاری تھی اورعلی موجود تھے زمین وزیاں کا نقشہ بتایا جار ہاتھااورعلی موجود تھے

علی نے ہی خیبر کے دروازے کوایک جھ لکے سے اکھاڑا

موجودات پرنظر دوڑ ایئے

ابهى تخليق عالم نه ہوا تھاعلی موجود تھے

وجود كوجعى عدم تفا

عالم ایک راز کی طرح خفته تھاعلی موجود تھے

تنمس تبریز کے قلب پر جن راز وں کا آشکارا ہوا

وہ علی ہی کے مرہون منت ہے''(۵۹)

حفرت علی بن ابی طالب ؓ گ شخصیت کے بارے میں پیغلوشیعوں کے خیالات اوران کے افکارے ملتا جلتا ہے۔

حفرت علی کرم اللہ و جہہ تک تصوف کے تمام سلسلے ختم ہوتے ہیں۔ معصوم شیرازی جومعصوم علی شاہ کے لقب سے مشہور ہے کہتا ہے'' تصوف کے تمام سلسلوں کیلئے ضروری ہے کہ وہ از ل سے ابد تک حضرت علی پری ختم ہوں۔ آ دم علیہ السلام سے لے کر قیامت تک جتنے بھی تصوف کے سلسلے ہوں گے وہ سید العالمین' امیر المونین حضرت علی ٹیختم ہوں گے۔'' (۲۰)

اس لئے که' وه صوفیوں کے ہاں صحابہ میں سے سب سے زیادہ زاہد تھے۔''( ۲۱ ) جیسا کہ وہ''اس طریقت کے امام اور قطب تھے۔''( ۲۲ )

صوفیوں کے ہاں سب سے پہلے ولی حضرت علی ابن ابی طالب میں اور انہی سے والایت کا سلسلہ شروع ہوا' انہی سے والایت کا سلسلہ شروع ہوا' انہی سے والایت ویکٹ کا ہوئی' یہ وہی عقیدہ ہے جوشیعوں کا ہے کہ امامت کا آغاز حضرت علی سے بہلے حضرت علی نے اپنی گدڑی حسن بھری کو پہنائی' آج تک بیسلسلہ چلا آر ہاہے کہ صوفی اینے ظفاء اور نصوف کے ورثاء کو گدڑی بہناتے ہیں۔ (۲۳)

ابن خلدون اس بات کونقل کرتے ہوئے لکھتے ہیں' شیعوں نے گدڑی اورخرقہ کی نسبت حضرت علیؓ کی طرف کی ہےاورا کثر مقامات پر یہی لکھا کہوہ سب سے پہلے اس لباس کو پہننے والے تنے حالا نکہ یہ بات درست نہیں ہے زیانہ نبوت میں حضرت علی علیحدہ لباس نہیں پہنتے تنے ان کی کوئی علیحدہ حالت یا طریق بھی نہیں تھا۔ وہ فقد احکام پیغیر پڑل کرتے تنے ۔حضرت ابو برا در عمر خضور کے بعد زید اور تقویٰ کے اعتبار ہے سب سے بلند منصب پر فائز تنظے گرانہوں نے بھی کوئی الیمی چیز ایجاد نہیں کی جسے ان کی خصوصیت کہا جائے اور جو ان کے اور دیگر صحابہ کے در میان ما بہ الا تمیاز ہو ۔صحابہ کرام سارے بی قابل تقلید ہیں اس لئے کہ وہ زید اور بجا ہم ے والی زندگی گزارتے تھے۔ فاطمیوں نے اپنی کتب میں جو با تیں شامل کیں ان کا اسلام کی ابتدائی تعلیمات سے کوئی تعلق نہیں ہے بلکہ وہ شیعوں اور دو افظی کتب ہے ماخوذ ہیں۔'' (۲۴۳)

خرقد کی نبیت حضرت علی کی طرف کرنا اوربیدوایت که حضرت علی نے حسن بھری کو بی خرقد پہنایا تھا' پیسب غلط باطل اور ہے اصل با تیں ہیں۔اس لئے کہ'' حضرت حسن بھری کی حضرت علی کے ساتھ ملاقات ثابت نہیں ہے۔ حضرت علی جس وقت مدینة منورہ سے کوفد آئے تو حضرت حسن بھری بہت چھوٹے تھے۔'' (۱۵)

بہر حال صوفی خرقہ کی نبست حضرت علی کی طرف کرتے ہیں اور تمام سلسلے بھی حضرت علی پر جا کرہی ختم ہوتے ہیں۔ صوفی حضرت علی تک صرف اپنے سلسلوں کو ختم نہیں کرتے بلکہ شیعوں کی طرح یہ عقیدہ بھی رکھتے ہیں '' نبوت اور رسالت پر ایمان لانے والے آٹھویں خض علی "ابن الی طالب سے جنہوں نے بجین کی حالت میں ہی اسلام قبول کیا اور بجین میں ہی اللہ کے راستے میں جہاد کیا اللہ تعالی نے انہیں تمام اولیاء کا قطب بنایا 'ان سے بیورا ثبت حضرت میں اللہ کے راستے میں حاصل کی مقام پر فائز تھے جو والیت کے اعلی مرم اللہ و جہد کی طرح حضرت حسن اور حسین بھی نتو کی کے مقام پر فائز تھے جو ولایت کے اعلیٰ مقام کو حاصل کرتا ہے تو وہ صدیقیت کے مقام تک بینچ جاتا ہے۔ حضرت حسن کے مقام نوئی پر فائز ہونے کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ انہوں نے ظاہرہ کو آگر کے کر کے خلافت باطریہ تبول کی اور مسلمانوں کی جانبوں نے بیائے خلافت ظاہرہ ترک کر دی۔ حضرت حسین "کے باطریہ تبول کی اور مسلمانوں کی جانبوں نے بوری استقامت کے ساتھ اللہ کے راستے مقام فتو کی پر فائز ہونے کی دلیل ہے ہے کہ انہوں نے بوری استقامت کے ساتھ اللہ کے راستے مقام فتو کی پر فائز ہونے کی دلیل ہے ہے کہ انہوں نے بوری استقامت کے ساتھ اللہ کے راستے مقام فتو کی پر فائز ہونے کی دلیل ہے ہے کہ انہوں نے بوری استقامت کے ساتھ اللہ کے راستے

میں جان دی۔ حفرت علی کی خصوصیات میں سے ریھی ہے کہ حضور نے ان کیلئے یہ کہا کہ وہ مدینة العلم کے باب یعنی دروازہ ہیں۔ مدینة العلم سے مراد حضور کی ذات اقدس ہے۔ اگر شجاعت اور ولایت کے ولئی مقام ہیں تو حضرت علی اس کے سرخیل ہیں۔ حضرت علی اولیاء کے رہنما ہیں انہوں نے حضور کی جگہ پر قربانی کیلئے اینے آپ کو پیش کیا۔ "(۲۲)

مزید کہتا ہے' حضرت علی نے ایک خاص طریقے سے حضور کے ہاتھ پر بیعت کی تھی اور حضرت حسن اور حسین کو تھی ایک خاص طریقے سے حضورت حسن اور حسین کو تھی ای کی تلقین کی تھی۔' (۲۷) مشہور صوفی ابوالعباس المرسی جو شاذ لی کا شاگر د ہے' کہتا ہے' نہمارے طریق کی نسبت مشرق اور مغرب والوں کی طرف نہیں ہے بلکہ یہ حضرت علی اور وہ پہلے قطب تھے۔' (۲۸) یہ بھی کہتے ہیں' حضرت علی اور معرف ان کے صاحبر ادگان کے بعداس طریقت کے امام علی ابن الحسن زین العابدین اور پھران کے بیٹے محمد بن علی الیا قر' پھران کے بیٹے جعفر بن محمد صادق ہیں۔' (۲۹)

کلاباذی اپنی کتاب''التر ف لمذہب اہل التصوف''کے دوسرے باب میں نقل کرتا ہے ''علی ابن الحسین زین العابدین وہ ہتی ہیں جنہوں نے صحابہ کرام کے بعد اپنے قول وفعل سے ان کی تعلیمات کونقل کیا' اسے نشر کیا اور پھر ان کے بیٹے محمد بن علی الباقر' پھر جعفر بن محمد الصادق ہیں۔''(۷۰)

آپ ذرااس ترتیب کو دیکھیں اور پھرشیعوں کی اہاموں کی ترتیب دیکھیں ، جس طرح ان

ہم ہاں بارہ اہاموں کی ترتیب ہیہ ہے: علیٰ ،حسن ،حسین ، زین العابدین ، محمد الباقر ،جعفر بن محمد
الباقر ،موی بن جعفر الکاظم ،علی بن مویٰ الکاظم وغیرہ ہیں ۔ای ترتیب کوشعرانی نقل کرتا ہے وہ
انہیں امام بھی کہتا ہے اوران کی مقررہ تعداد یعنی بارہ کوبھی نقل کرتا ہے وہ کہتا ہے 'مویٰ الکاظم بھی
ان ہیں شامل ہیں 'جو بارہ اہاموں میں سے ہیں ۔ان کا سلسلہ نسب ہیہ ہے: مویٰ بن جعفر بن محمد بن
علی بن الحسین بن علی بن ابی طالب ۔ ان کی کنیت عبد صالح تھی کیونکہ وہ عبادت گر اور تھے۔قیام
الکیل کے عادی تھے' جب آئیس کی شخص کے بارے میں اطلاع ملتی کہ ان کی ذات کی وجہ سے
الکیل کے عادی تھے' جب آئیس کی شخص کے بارے میں اطلاع ملتی کہ ان کی ذات کی وجہ سے
الکیل کے عادی تھے' جب آئیس کی شخص کے بارے میں اطلاع ملتی کہ ان کی ذات کی وجہ سے الکیل کے عادی ہے و فورا اس کے یاں مال ودولت بھیج کرا سے راضی کر لیتے۔''(اے)

علی بن مویٰ الرضا کے بارے میں صوفیوں کا قول ہے''صوفیوں کے شخ المشائخ ہیں' معروف الکرخی نے ان کے ہاتھ پراسلام قبول کیا۔''(۷۲)

قشری ان کے بارے میں کہتا ہے'' ابو تحفوظ معروف بن فیروز الکرخی بڑے مشائخ میں سے سے ۔ ستجاب الدعوات تھے ۔ لوگ ان کی قبر پر جا کرشفا حاصل کرتے ہیں اور ان کے بارے میں اہل بغداد کا کہنا ہے کہ ان کی قبر معروف اور مشہور ہے اور جس نیت سے وہاں جایا جائے' حاجت ضرور یوری ہوتی ہے۔ یکی بن موی الرضائے موالی میں سے تھے۔'' (۲۳)

سلمی نے اپنے طبقاۃ میں اور جامی نے تھاۃ میں لکھا ہے کہ کرخی علی بن موی رضا کے در بانوں میں سے تھے۔ چنانچہوہ کہتے ہیں 'معروف بن فیروز اور ایک تول کے مطابق معروف بن علی جن کالقب زاہد بھی تھا'ا کا برشیوخ اور صوفیاء میں سے ہیں'ان لوگوں میں سے جو تقو سے کے اختبار سے مشہور ہیں۔ بیسری المنقطی کے استاواور داؤد طائی کے ساتھی تھے۔مشہور بات بیسے کہ انہوں نے علی بن موی الرضا کے ہاتھ پر اسلام قبول کیا اور اسلام قبول کرنے کے بعد ان کے در بان مقرر ہوگئے۔ ایک روز شیعہ حضرت علی بن موی کے درواز بے پر اکتھے ہوئے تو ان کی رحم بیل کی وجہ سے معروف کی پسلیاں ٹوٹ گئیں اور ان کا انتقال ہوگیا۔ بغداد میں ان کو قبر پر لوگوں کا گیا۔ لوگ ان کی قبر پر لوگوں کا تابندھار ہتا ہے۔ '' (۲۳)

یہ بات قابل ذکر ہے کہ معروف کرخی سری سقطی کے استاد اور جنید بغداوی کے استاد اور جنید بغداوی کے استاد ہونے کے ساتھ ساتھ مامول بھی ہیں۔اس لئے عام طور پر جب صوفیاء کوئی روایت نقل کرتے ہیں تو اس کی سند یوں ذکر کرتے ہیں '' جنید نے سری سقطی اور انہوں نے معروف کرخی سے' انہوں نے علی بن مویٰ رضا' انہوں نے اپنے والدمویٰ کاظم' انہوں نے اپنے والدمحمہ باقر' وہ اپنے والدمویٰ کاظم' انہوں نے اپنے والدمویٰ کائی ابن الحالمہ ین' وہ اپنے والدحسین بن علی بن ابی طالب اور وہ اپنے والدعلی ابن طالب نے نقل کرتے ہیں کہ سین' (22)

مشہور صوفی اور سابق شیخ الاظہر ڈاکٹر عبدالحلیم محمود علی بن موی رضا کے بارے میں کہتے

یں 'ان کی بہت ساری کرامات مشہور ہیں' جن میں سے ایک ہیہ کہ ایک روز انہوں نے ایک تندرست و توانا مخص سے کہا تیار ہو جا ؟ حمیں وہ معالمہ در پیش آنے والا ہے جس سے کی کومفر نہیں ۔ چنا نچہ تین دِن بعد ہی وہ مخص انتقال کرگیا۔ جا کم نے ابو جبیب نے قل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں میں نے حضور گوخواب میں دیکھا' وہ اس مقام پر تشریف فرما ہے جہاں جا جی وہ اپس لوٹ کر مخم ہے ہیں ۔ آپ کے ہاتھ میں ایک ٹو کر اتھا جس میں بہت کی مجبوریں پڑی ہوئی تھیں' حضور کے اس کورے میں سے جھے اٹھارہ مجبوریں ویں' میں دِن کے بعد علی رضا بھی ہمارے شہر میں ایک ٹو کر اتھا جس میں بہت کی مجبوریں پڑی ہوئی تھیں' حضور کے اس کورے میں سے جھے اٹھارہ مجبوریں ویں' میں دِن کے بعد علی رضا بھی ہمارے شہر میں آئے اور انہوں نے بھی ای مقام پر قیام کیا جہاں میں نے خواب میں حضور کو قیام کرتے دیکھا مقام پر بیٹھے ہوئے تھے جس پر جھنور گنٹر کیلئے دوڑ پڑے' میں بھی آئیس طنے گیا تو میں نے دیکھاوہ ای مقام پر بیٹھے ہوئے تھے جس پر حضور گنٹر کیلئے فرما ہوئے تھے ان کے ساسنے مجبوروں کا ایک ٹو کر اپڑ اٹھا' علی بن موئی رضانے اس ٹو کر ہے میں ہے مٹھی بھر کر جھے بھی مجبوریں دے دیں' میں نے شار کیس تو میں ہوئے تھے اور دی ہوئیں تو میں نے ان سے کہا جھے تھوڑی کی مجبوریں اور دے دیا۔ 'دریں' وہ کہنے گئے اور دے دیا۔' دیا۔' دیا۔' دیا۔' دی کیا گر حضور' نے جھے دی تھیں' تو میں نے ان سے کہا جھے تھوڑی کی مجبوریں اور دے دیں' میں اور دے دیا۔' دیا۔' دیا۔' دی کیا گر حضور' نے جھے اور دی ہوئیں تو میں بھی تجھے اور دے دیا۔' (۲۷)

یہ بات بھی عجا تبات میں سے ہے کہ جس ترتیب سے شیعہ اپنے اماموں کی تفصیل بران کرتے ہیں ای ترتیب کے ساتھ صوفیاء اپنی سند کو بیان کرتے ہیں اور بیسند جا کرشیعہ کے بارہ اماموں پرختم ہوتی ہے۔ احمد الکبیر الرفاعی کلھتے ہیں 'میں نے خرقہ تصوف اپنے ماموں شخ المشائخ سیدنا منصور البطائحی الربانی سے حاصل کیا' انہوں نے بیخرقہ اپنے ماموں شخ ابوالمنصور الطیب' انہوں نے شخ ابوالمنصور الطیب' انہوں نے شخ ابوالقاسم السندوی الکبیر ہے' انہوں نے شخ ابواکہ دویم البغد اوی ہے' انہوں نے شخ ابوالقاسم السندوی الکبیر ہے' انہوں نے شخ ابول نے شخ ابوالقاسم جنید بغدادی ہے' انہوں نے شخ مری سقطی ہے' انہوں نے شخ مری سفطی ہے' انہوں نے شخ مری سفطی ہے' انہوں نے شخ ابول نے والد بجائے اولیاء باغ ولایت کے نور' کرایات کے منبع اور مقام ظہور ابوالحین موئ الکاظم ہے' انہوں نے انہوں نے انہوں نے والد جائے اولیاء باغ ولایت کے نور' کرایات کے منبع اور مقام ظہور ابوالحین موئ الکاظم ہے' انہوں نے انہوں نے انہوں نے والد والے والد امام محمد السر الطاہر امام محمد السر الطاہر امام محمد الباقر المام کو الباقر المام کو الباقر المام کو الباقر کو الباقر کی نے انہوں نے انہوں نے انہوں نے انہوں نے والد کا میں الکام کو الباقر المام کی الباقر الباقر کی نے والد کا مین المام کی الباقر الباقر المام کی الباقر المام کی الباقر کیا کہوں نے الباقر المام کو الباقر کیا کہوں کے الباقر کیا کہوں کے انہوں نے انہوں ن

ے انہوں نے اپنے والد امام الآئمہ ابو محد امام زین العابدین سے انہوں نے اپنے والد نواسہ رسول شہید کر بلا امام حسین سے انہوں نے اپنے والد امام الآئمہ امیر الموشین عالی مرتبت و مقام امام ابوالحن علی بن ابی طالب سے صاصل کیا۔' (22)

رفائی خود ہی ایک اور طریقے ہے اس سند کو بیان کرتے ہیں۔ وہ لکھتے ہیں'' تو بہ کے اس طریق کا ظہور ذات احمد مصطفیٰ ہے ہوا۔ ان ہے سیدہ بتول عذرا ہماری آنکھوں کی ہمینڈک سیدۃ نماء اہل جنہ ام اسبطین حضرت فاطمہ زہرہؓ نے حاصل کیا' ان ہے ان کے شوہر عالی مقام جلیل القدر وجلیل العزم شخصیت نے حاصل کیا جن کا مقام بمطابق حدیث وہی ہے جو ہارون کا حضرت موسیٰ کی نسبت ہے تھا۔ انہوں نے خلافت کے اس خلعت کو بطریق احسن لیا اور اس کے تمام تقاضے پورے کئے' یہاں تک کہ واصل حق ہوئے۔ تو اس عظیم مقام ومرتبت کی نورانی بارش ختمی مرتبت کے نواسوں حضرت حسن اور حسین پر پڑی' پھر آپ کے بعد نسل در نسل چلتی یہ خلعت برحتی ربی کیاں تک کہ امام آخر زباں تک جا کہ پیٹی کی '(۷۸)

محم معصوم شیرازی اس کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ علی ابن ابی طالب ولا سب محمہ یہ کوختم کرنے والے ہیں۔ کمیل بن زیاد الخفی 'حسن بھری اور اولیں قرنی نے علی ابن ابی طالب سے اس ولا بت کو حاصل کیا۔ شقیق بلخی نے اس ولا یت کو امام کاظم سے حاصل کیا' شخ ابویزید نے جعفرصادق سے اس ولا بت کو حاصل کیا۔ شخ معروف نے امام رضا سے اور شخ سری مقطی نے حضرت معروف سے اور شخ جنید بغدادی نے شخ سری مقطی سے حاصل کیا۔

عیب بات یہ ہے کہ شیعہ ا نناعشریوں کی طرح صوباً بھی حضرت حسن عسکری کا ایک بیٹا مائنے ہیں اور حضرت حسن عسکری کا ایک بیٹا مائنے ہیں حالا نکہ تمام اہلسنت مؤرخین حتی کہ بعض شیعہ مؤرخین اور حضرت حسن عسکری کے بہن مشہور بھائیوں کی گواہی بھی اس امر پر دال ہے کہ ان کی کوئی اولا دنہیں ختی ۔ اس حوالے ہے ہم مشہور شیعہ مؤرخ الکلینی کی ایک عبارت نقل کریں گئوہ کا کھتا ہے '' جب صرت حسن عسکری کی تدفین ہوئی تو باد شاہ سیت سارے لوگ ان کی آل اولا دکی تلاش میں تھے' ہر جگہ تلاش کی جاتی رہی اس وقت تک ان کی میراث تقسیم نہیں ہوئی۔ ایک باندی کے بارے میں خیال کیا جارہا تھا کہ وہ

حضرت حسن عسکری ہے حاملہ ہے جتا نچہ اسے خاص تگرانی میں رکھا گیا' یہاں تک کہ ظاہر ہو گیا کہ اس کے پیٹ میں کوئی حمل نہیں۔ جب بائدی کے بارے میں بھی تصدیق ہوگئ تو حضرت حسن عسکری کی میراث کوان کی ماں اور بھائی جعفر کے درمیان تقسیم کردیا گیا۔ ان کی والدہ نے قاضی کے سامنے حسن عسکری کی ایک وصیت بیش کی جوتمام تر تحقیق کے بعد ثابت ہوگئ' چنانچہ انبی کوان کا وارث بنایا گیا۔'' (29)

اس واقع کو بہت سے شیعہ مؤرخین نے نقل کیا (۸۰) مثلاً طبری اپنی کتاب' اعلام الوریٰ' (۸۱) اربلی اپنی کتاب '' اعلام الوریٰ' (۸۱) الربلی اپنی کتاب '' جلاء العیون' (۸۳) صاحب الفصول اپنی کتاب '' فصول المحممة '' (۸۳) میں عباس اتھی اپنی کتاب 'مشخصی الامال' (۸۵) میں نقل کیا ہے۔

مشہور شیعہ مصنف نوبختی اپنی کتاب' فرق الشیعة' میں لکھتا ہے' دحس عسری کا انتقال ہوا تو ان کی کوئی اولا دنہیں تھی' چنانچیدان کی دراخت ان کے بھائی جعفر اور ان کی والدہ میں تقسیم ہوئی۔' (۸۲)

الین صوفی اس بات کے قائل ہیں کہ صن عسری کی اولاد تھی ان کا ایک بیٹا تھا اوروہی امام مہدی ہے جس کا ظہور ہوگا۔ صوفیوں اور شیعوں کے اس عقید ہے بیلی ذرہ برابر بھی نرق نہیں ہے بلکہ صوفی مصنفین انہی الفاظ کے ساتھ اس پورے واقعے کونقل کرتے ہیں جیسے شیعہ کرتے ہیں ماہ ملاحظہ ہو'' حضرت مہدی کا خروج ہوگا جو صن عسکری کی اولا ویش سے ہیں ان کی پیدائش ماہ شعبان کے نصف 255 ھو کو ہوئی ۔ عیسی علیہ السلام سے پہلے ان کا خروج ہوگا' ابھی تک وہ مخفی ہیں۔ اگر حساب کیا جائے تو اس وقت یعنی علیہ السلام سے پہلے ان کا خروج ہوگا' ابھی تک وہ مخفی ہیں۔ اگر حساب کیا جائے تو اس وقت یعنی علیہ اس طرح کی بات نقل کرتے ہوئے کہتے ہیں'' شیخ محمی الدین نے اپنی تایا ہے۔ شیخ علی الخواص بھی ای طرح کی بات نقل کرتے ہوئے کہتے ہیں'' شیخ محمی الدین نے اپنی تبایا ہے۔ شیخ علی الخواص بھی ای طرح کی بات نقل کرتے ہوئے کہتے ہیں'' شیخ خروج ضروری ہے'اس وقت ان کا خروج ہوگا جبز میں سے بارت کھی ہوگی۔ چنا نچا امام مہدی کا اسے خروج ضروری ہے'اس وقت ان کا خروج ہوگا جبز میں سے بردیں سے ۔ اس ونیا کے خاتے ہیں اگر وہ جو کردیں سے حروج سے اس ونیا کے خاتے ہیں اگر

ایک دن بھی رہ گیا ہوتو اللہ تعالی اس دِن کو اتنا طویل فرمادیں گے تا کہ امام کا ظہور ہوئیہ فانوادہ رسول میں سے ہوں گئان کے داداحسین ابن علی بن ابی طالب اوران کے والدحسن بن عسکری بن علی التی بن محمد التی بن محمد التی بن محمد التی بن محمد التی بن امام معلی الرضا بن امام معلی الکاظم' بن امام محمد الباقر' بن امام نزین العابدین علی' بن امام حسین' بن امام علی ابن ابی طالب موں گے۔' (۸۷)

صوفیوں کے مشہور فرقد رفاعیہ کے بانی اپنے شیخ رفاعی کو بارہ اماموں کے بعد تیر ہواں امام سلیم کرتے ہیں۔(۸۸)

اس ماری بحث سے یہ بات ثابت ہوگئی کہ صوفیوں کے عقائد اور شیعوں کے عقائد میں کوئی فرق نہیں ملک ہوں کے عقائد میں کوئی فرق نہیں بلکہ جس طرح شیعہ بارہ اماموں کو مانتے ہیں اور انہیں حضرت علی کی اولا دے ثابت کرتے ہیں ان کی جانب بہت می خرافات منسوب کرتے ہیں اس طرح صوفی بھی قدم بہ قدم شیعوں کے داستے پرچل رہے ہیں۔

ہم اپنی گفتگو کا اختیا م مشہور صوفی ابوظفر ظہیر الدین القادری کے اس مقولے پرختم کریں گے''مقامِ قطبیت بارہ اماموں کو بطریق استقلال حاصل ہوا' اور ان کے بعد آنے والے لوگوں کیلئے بطریق نیابت سیمقام ٹابت ہوا۔''(۸۹)

## وحي كانزول اورفرشتول كي آمد

اب ہم صوفیوں کے پچھاورعقا کدکو بیان کرنا چاہیں گے تا کہ یہ بات ظاہر ہو جائے کہ شیعوں نے دراصل مسلمانوں میں گھنے کیلئے تصوف کا لباس اوڑ ھاہوا ہے۔صوفیوں کی زبان میں شیعہ یو لتے ہیں اوران کے ذریعے وہ اسلام کی بنیادوں کو تباہ کرنے کے دریعے ہیں۔تصوف کا ما خذاور مرجع شیعیت ثابت ہوجا تاہے۔

شیعوں کا عقیدہ یہ ہے کہ نبوت حضور پر چتم نہیں ہوئی ان کا کہنا ہے کہ جس زبانے میں حضور پر وجی نازل ہور ہی تقی اور جریل علیہ السلام آپ کے پاس آتے تھے اس زبانے میں ایک اور خفل ہمی تھا جوان اوصاف کا حامل بلکہ اس سے زیادہ خصوصیات کا مالک تھا 'اس لئے کہ حضور سے تو اللہ تعالیٰ نے وہی یا پس پردہ گفتگو کی یا ایک طریقہ یہ ہوتا کہ اپنا پیا مبر نازل فرماتے 'لیکن آپ کے نامل نے میں امام بھی موجود تھا 'اس پر بھی وہی نازل ہوتی 'خدا کا پیامبر آتا' خدا اس سے ہم کلام ہوتے اور بغیر کسی جاب ہے اس سے گفتگو کرتے 'تو اہام کو الی خصوصیات عطاکی گئی تھیں جو اس سے پہلے کی اور کوعطانہیں کی گئی تھیں۔ پھر اس امام اقل کے بعد میصفات اس کے نائیین میں نسل درنسل ختقل ہوتی رہیں۔

شیعہ اثناعشریوں کی کتابوں میں اس قتم کے حوالے ہمیں جابجا طبع ہیں۔ (۹۰) ہی اساعیلیوں کی کتب کے حوالے ہمیں جابجا اساعیلیوں کی کتب کے حوالے نہیں ہیں۔ (۹۱) ہم یہاں ان کے چندر شہور اقوال گوفل کرنا چاہیں گئے مثلاً کلینی اپنی مشہور زمانہ کتاب ''الوائی'' (۹۲) میں، جوائن کے ہاں اس مرتبے کی ہے جوالمل سنت کے ہاں سی خی بخاری کو حاصل ہے میں چھے معصوم امام جعفرصادق کے حوالے سے کلھتا ہے''امام علی جو تھم کریں اس سے ذک جاو' اس لئے کہ خدانے دھنرت محمد کو خدانے دھنرت محمد کو خدانے دھنرت محمد کو خدانے دھنرت محمد کو خدان کے دخوات محمد کو خدان کے دخوات محمد کو خدان کے دخوات کے دخوات کے دخوات کی گئی تاہم حضرت محمد کو تمام کلوق سے دیادہ فضیلت عطاکی گئی تاہم حضرت محمد کو تمام کلوق سے دیادہ فضیلت عطاکی گئی۔ جو امام علی کے احکام کا اجباع کرے گا گویا اس نے اللہ اور اللہ کے دسول کے احکام کا اجباع کر اس کے گویا اس نے گویا اللہ کے دسول کے دولائلہ کیا۔ جس نے کسی چھوٹے یا ہوں۔ معاطع میں ان کی نافر مانی کی اس نے گویا اللہ کے دولائی کی اس نے گویا اللہ کویا کی کا دولائی کی اس نے گویا اللہ کی کا دولائی کی اس نے گویا اللہ کی دولائی کی اس نے گویا اللہ کو دولائی کی اس نے گویا اللہ کی دولائی کی اس نے گویا اللہ کی دولائی کی اس نے گویا اللہ کی دولائی کی اس نے گویا کی دولائی کی اس نے گویا اللہ کی دولائی کی اس نے گویا کی دولائی کی دولائی کی اس نے گویا کی دولائی کو دولائی کی دولائی کی دولائی کی دولائی کو دولائی کی دولائی کو دولائی کو دولائی کی دولائی کو دولائی کی دولائی کو دولائی کی د

کے ساتھ شرک کا ارتکاب کیا۔ امیر المونین علی علوم خداوندی کے باب سے کے علوم خداوندی وہیں سے آتے تھے۔ جو آپ کے علاوہ کی اور کے راستے کو اپنائے گا، ہلاک ہو جائے گا۔ آپ کی تمام خصوصیات کے بعد دیگرے آئمہ کو نظل ہوتی رہیں جنہیں خدانے رکن کا کنات بنایا، قریب تھا کہ بیز بین اپنے باسیوں کو لے کے ایک طرف لڑھک جاتی، گر آئمہ معصومین نے اس زمین کو سہارا دیا، بیز بین اپنے باسیوں کو لے کے ایک طرف لڑھک جاتی، گر آئمہ معصومین نے اس زمین کو سہارا دیا، بی آئمہ معصومین روئے زمین پر خدا کی جمت ہیں۔ حضرت امیر المونین علی اکثر کہا کرتے تھے میں جنت اور جہنم میں لوگوں کو تقیم کرنے والا ہوں میں ہی فاروق اکر ہوں میں ہی صاحب عصا ہوں میرے لئے ہی سب فرشتوں ارواح اور پیغمبروں نے اقر ارکیا تھا نیو ہیا ہی اقر ارتھا جیسے انہوں نے میرے کے میں سب فرشتوں ارواح اور پیغمبروں نے اقر ارکیا تھا نیو ہیا ہی اقر ارتھا جیسے انہوں نے موانیس میرے کے کیا تھا۔ جھے بچھے خصوصیات ایسی عطا کی گئی ہیں جو مجھ سے پہلے کی کو عطا نہیں ہو میں ۔ خدات نے مجھے علم منایا عطا کیا خدا ہی نے مجھے انساب کا علم عطا کیا خدا نے مجھے حق اور باطل کے درمیان حد فاصل بنایا کوئی غائب مجھ سے چھیا نہیں اور کوئی سابق میرے علم سے بالاتر نہیں۔ "درمیان حد فاصل بنایا کوئی غائب مجھ سے چھیا نہیں اور کوئی سابق میرے علم سے بالاتر نہیں۔ "نہیں۔ "رویا

ایک اور مقام پرکلینی کے استادمجمہ بن حسن الصفار جوشیعوں کے ہاں گیار ہویں امام کے ساتھیوں میں شار کیا جاتا ہے وہ بہت ی ایسی روایات نقل کرتا ہے جس سے یہ بات فابت ہوتی ہے کہ ان کے اماموں پر بھی وحی کا نزول ہوتا ہے فرشتے آتے ہیں۔ چنا نچہ وہ ایک مقام پر جمران بن اعین سے نقل کرتا ہے کہ انہوں نے کہا '' میں و نے اپنے والدعبداللہ جعفر سے سوال کیا جس آپ بن اعین سے نقل کرتا ہے کہ انہوں نے کہا '' میں و نے اپنے والدعبداللہ جعفر سے سوال کیا جس آپ برقر بال بھی ہے گفتگو فر مائی 'تو وہ کہنے لگے بالکل درست بر مقلکو مقام طاکف پر ہوئی تھی اور جریل علیہ السلام بھی وہاں پر موجود ہے ۔'' (۹۴)

جب مضور نے حضرت علی کو خیبر کے دِن بلایا 'آپ کی آنکھوں میں اس وقت در دتھا' چنا نچیہ حضور نے اپنا لعاب دہن ان کی آنکھوں میں ڈالا اور فر مایا جب تم خیبر کے قلعے کو فتح کر لوتو وہاں وقت کرنا' اس لئے کہ خدانے جھے تھم دیا ہے۔ ابورا فع کہتا ہے حضرت علی بی تھم من کرچل پڑے ' میں بھی آپ کے ساتھ تھا' صبح کو جب خیبر کا قلعہ فتح ہوا تو حضرت علی نے حضور کے ارشاد کے مطابق وہاں دقوف کیا' یعنی کافی دیر تک آپ کھڑے رہے' لوگ حیرانی ہے دیکھتے رہے اور لوگوں مطابق وہاں دقوف کیا' یعنی کافی دیر تک آپ کھڑے رہے' لوگ حیرانی ہے دیکھتے رہے اور لوگوں میں یہ بات مشہور ہوگئی کہ حضرت علی اپنے رب سے مناجات کر رہے ہیں۔ابورافع کہتا ہے کہ جب آپ مدینہ منورہ واپس آئے تو میں نے حضور سے سوال کیا' یارسول اللہ حضرت علی نے آپ کے حکم کے مطابق فٹخ خیبر کے بعد دقوف کیا تھا' یہاں تک کہ بعض لوگ کہنے گئے کہ حضرت علی اللہ تعالیٰ سے مناجات اور گفتگوفر مارہے ہیں' تو حضور ؓ نے فرمایا ہاں اے رافع' اللہ تعالیٰ نے حضرت علی سے اس مقام پرنہیں بلکہ اس کے علاوہ طائف' یوم حنین اور یوم عقبہ پر بھی خدا تعالیٰ سے ان کی گفتگوہوئی ۔' ( 92 )

اس طرح کی اور بھی بہت ساری روایات ہیں ۔ (۹۲)

دوسری جانب شیعہ اپنے اماموں کو انہیاء ہے بھی افضل قرار دیتے ہیں 'چنانچ کلینی تصری کرتا ہے کہ امامت 'نبوت' رسالت اور مقامِ خلت سے بھی بالاتر ہے۔ چنانچہ دہ جعفر بن محمد الباقر کے حوالے سے ایک روایت نقل کرتا ہے 'اللہ تعالیٰ نے ابراہیم علیہ السلام کو نبی بنانے سے پہلے اپنا بندہ بنایا اور نبی بنانے سے پہلے انہیں رسول بنایا اور رسول سے پہلے انہیں اپنا خلیل بنایا' اور خلیل بنانے سے پہلے بھی انہیں امام بنایا۔'' (۹۷)

ای طرح کلین 'یوسف التمار سے روایت نقل کرتا ہے کہ اس نے جعفر بن باقر کوسنا' وہ کہہ رہے تھے'' رہب کعبہ کی شم ( تین مرتبہ یشم اٹھائی ) اگر میں موئی اور خصر علیہ السلام کے پاس موجود ہوتا تو انہیں بتا تا کہ میں ان سے بھی زیادہ علم رکھتا ہوں 'جوان کے علم میں نہیں تھا' میں انہیں بتا تا' اس لئے کہ موئی اور خصر علیہ السلام کو ماکان کا علم دیا گیا' انہیں ما کیون کا علم عطانہیں کیا گیا تھا۔'' (۹۸)

ایک اور مقام پر امام جعفر بن باقر کے حوالے سے منقول ہے'' مجھے آسان اور زمینوں کے درمیان ہر چیز کے بارے میں علم ہے' مجھے جنت اور جہنم میں ہونے والی باتوں کاعلم ہے اور مجھے علم ماکان و مایکون کا بھی علم ہے۔''(99)

مشہور شیعہ مصنف حرالعاملی اپنی کتاب میں ایک مستقل باب اس عنوان سے قائم کرتا ہے "بارہ امام تمام مخلوق حتیٰ کہ انبیاء اوصیاء اور فرشتوں وغیرہ سے بھی افضل ہیں۔ اور میہ کہ انبیاء

فرشتول ہے افضل ہیں۔''

اس عنوان کے تحت وہ بہت ی روایات نقل کرتا ہے جن میں سے ایک روایت اس نے جعفر بن باقر سے نقل کی کہ وہ کہتے ہیں'' اللہ تعالیٰ نے اولوالعزم رسولوں کو پیدا کیا' انہیں علم کے ذریعے فضیلت دی' ہم ان کے علم کے وارث ہیں اور خدانے ہمیں ان سے بھی زائد علم دیا۔ حضور گوخدانے وہ علم دیا جوان سے پہلے دالوں کاعلم' سارا وہ علم دیا جوان سے پہلے دالوں کاعلم' سارا ہی عطاکیا گیا۔'' (۱۰۰)

ای بنیاد پرمشہور شیعدر ہنما خمینی اپنی کتاب ''ولایت الفقیہ ''میں لکھتا ہے' 'ہمارے ندہب
کی بنیادی باتوں میں سے یہ ہے کہ کوئی بھی شخص روحانی یا مادی اعتبار سے امام کے مقام تک نہیں
پہنچ سکتا' یہاں تک کہ کوئی نبی رسول اور فرشتہ بھی اس مقام تک نہیں پہنچ سکتا۔ ہمارے ہاں یہ بھی
منقول ہے کہ امام اس دنیا کی تخلیق سے قبل عرش کے پنچ انوار کی شکل میں موجود تھے اور اماموں
کے بارے میں یہ بھی منقول ہے کہ وہ کہتے ہیں اللہ تعالیٰ کے ساتھ ہمارا معاملہ ایسا ہے کہ اس تک
نہ کی فرشتے اور نہ کسی نبی کی رسائی ہے۔ تو یہ وہ بنیادی عقائد ہیں جن کی بنا پر ہمارا فہ ہب قائم
ہے۔'' (۱۰۱)

شیعدا ثناعشریوں کا اپنے اماموں کے بارے میں عقیدہ یہ ہے کدان کے پاس جریل علیہ السلام آتے تھے وی نازل ہوتی تھی اللہ تعالیٰ ان سے پس پردہ گفتگوفر ماتے تھے بلکہ براہِ راست کسی حجاب کے بغیر بھی ان سے گفتگوفر ماتے تھے نبوت حضرت محمد پر آ کرختم نہیں ہوئی اور یہ کہ ولایت نبوت اور رسالت سے گفتگوفر ماتے تھے نبوت حضرت محمد پر آ کرختم نہیں ہوئی اور یہ کہ ولایت نبوت اور رسالت سے افضل ہے اور ولی کاعلم کسی واسطے کے بغیر ہوتا ہے اس لئے وہ ما کان اور ما یکون کاعلم رکھتے ہیں اور انہیں انبیاء اور رسولوں پر بھی فضیلت حاصل ہوتی ہے۔

اس حوالے سے شیعوں کی سینکٹر وں روایات اور اقوال اس امر پر دال ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ شیعیت کو یہود یول نے قائم ہی اس لئے کیا تھا کہ وہ اسلام کی بنیا دوں کو گرائیں اور نبوت کے خاتے کا انکار کریں۔

اب ہم صوفیوں کی طرف لوٹتے ہیں' ان کے عقائد' افکار کا ذِکر کرتے ہیں' ان کی کتب اور

رسائل کا حوالے دیتے ہیں ان کی روایات اور منقولات کو بیان کرتے ہیں۔ان کی تصریحات اور عبارات کا جائزہ لیتے ہیں تو ہملی گرمی میعاب عبارات کا جائزہ لیتے ہیں تو ہملی گرمی میعاب ہے کہ ان کے افکار پڑھی شیعہ مسلک کی گرمی میعاب ہے۔ چند ہے۔ چند اقوال بطور نمونہ ملاحظہ ہوں:

مشہور صوفی عبدالقادر الحلمی جوابن قضیب البان کے نام سے مشہور ہے ' لکھتا ہے'' جوانبیاء کے خصوصات ہیں' وہ اولیاء کی بھی ہیں۔''(۱۰۲)

انبیاء کی خصوصیات کیا ہیں؟ یہی کہ ان پر دی نازل ہوتی ہے فرشتے آتے ہیں اللہ تعالیٰ ان سے ہمکل م ہوتے ہیں وہ سے ہمکل م ہوتے ہیں وہ غیب کی بعض باتوں پر مطلع ہوتے ہیں اللہ کا پیغام پہنچانے میں وہ غلطیوں اور خطاسے معصوم ہوتے ہیں۔ (۱۰۳) یہی وہ خصوصیات ہیں جن میں ابن البان اور دیگر موفی کچھاور لوگوں کو بھی ان کے ساتھ شریک کرنا چاہتے ہیں۔

یہاں ایک دلچیپ سوال سامنے آسکتا ہے کہ جب کسی امر میں بہت سے لوگ شریک ہوں تو وہ کسی ایک کی خصوصیت کیسے قرار یاسکتا ہے؟

اب ہم چنداور حوالہ جات یہاں پُنقل کرتا چاہیں گے جس سے یہ بات واضح ہو جائے گ کہ الزام تر اثنی کی بجائے ہم تھائق کُفقل کررہے ہیں۔

امام غزالی پر زدکرتے ہوئے شخ اکبر لکھتے ہیں''غزالی نے نبی اور ولی کے درمیان فرق بیان کیاہے کہ نبی پر فرشتے کا نزول ہوتاہے'ولی پر نہیں ہوتا۔ حالانکہ پیر غلط ہے' نبی اور ولی دونوں پر فرشتے کا نزول ہوتاہے۔''(۱۰۴۴)

ای طرح شعرانی اپنی کتاب میں ذکر کرتے ہیں کداگر کوئی شخص یہ کیے کہ غزالی نے اپنی بعض کتابوں میں لکھا ہے کہ نبی پروتی فرشتے کے بعض کتابوں میں لکھا ہے کہ نبی پروتی فرشتے کے ذریعے نازل ہوتی ہے ولی کو الہام ہوتا ہے۔ فرشتہ اس کے پاس نہیں آتا۔ جبکہ نبی پروتی فرشتے کے ذریعے نازل ہوتی ہے تو کیا یہ بات درست ہے؟ اس کا جواب شخے نے باب نمبر 364 میں دیا کہ غزالی کا یہ قول غلط ہے اور اس کی وجہ یہ ہے کہ غزالی کو کھی اس کا تجربہ نہیں ہوا۔ تجربہ نہ ہونے کی

بناپروہ اس بات کو مجھ ہی ندسکا کہ بھی اس طرح کے معالات ہے آشنائی نہیں ہوئی۔غزالی کا خیال ہے کہ وہ انسان کو خیال ہے کہ وہ نصوف اور سلوک کے تمام مقامات سے گزر چکا ہے چونکہ اسے کسی فرشتے کے نزول کا تجربنہیں ہوا' چنانچہ اس نے فرشتے کے نزول سے انکار کردیا اور سیکہا کہ بیتو انبیاء کا خاصہ ہے۔ تو ان کا ذوت صحیح ہے لیکن ان کا فیصلہ غلط ہے۔ ان کا ذوت صحیح ہے لیکن ان کا فیصلہ غلط ہے۔

مزید کہتے ہیں کہ ابو حامد غزالی وغیرہ اگر کسی اہل اللہ کے پاس بیٹھتے تو وہ انہیں بتا تا فرشتے کے نازل ہونے کے بارے بیں تو وہ بھی اسے قبول کر لیتے اورا نکار نہ کرتے شعرانی کہتے ہیں کہ اللہ کاشکر ہے کہ پیغیروں کی طرح ولی پر بھی فرشتوں کا نزول ہوا ہے۔ (۱۰۵) غزالی بھی اس امر کے قائل ہیں وہ کہتے ہیں کہ مکاف فہ اور مشاہدہ کا آغاز اس طرح ہوتا ہے کہ صوفی بیداری کے عالم میں بھی فرشتوں کا مشاہدہ کرتے ہیں اور انہیاء کی ارواح سے طاقات کرتے ہیں ان کی آوازیں سنتے ہیں اوران سے فوائد بھی حاصل کرتے ہیں۔ پھر مشاہدہ اور کشف کی یہ کیفیت بڑھتی آوازیں سنتے ہیں اوران سے فوائد بھی حاصل کرتے ہیں۔ پھر مشاہدہ اور کشف کی یہ کیفیت بڑھتی رہتی ہے کہ وہ ان مقامات کو دیکھنے لگتا ہے جنہیں بیان کرنے سے زبان قاصر ہے۔ (۱۰۹)

کرتا ہے فرشتے اس سے کلام کرتے ہیں اور وہ فرشتوں سے کلام کرتا ہے۔ جو یہ بات کہتا ہے کہ ولی فرشتے کوئیس دیکھتا یا اس سے کلام نہیں کرتا تو یہ بات درست نہیں ہے۔خدانے انہیں اپنی معرفت سے سرفراز نہیں فر مایا۔ (۱۰۹)

مشہورصوفی نفزی الرندی اپنے بعض مشائخ کے حوالے نقل کرتے ہوئے کہتا ہے کہ فرشتے میری زیارت کوآتے ہیں میں ان سے مانوس ہوتا ہوں 'وہ مجھے سلام کرتے ہیں اور میں ان کے ملام کی آواز کوسنتا ہوں۔ (۱۱۰) پھر فرشتوں سے مراد عام فرشتے ہی نہیں بلکہ جبریل علیہ السلام ہیں جیسا کہ شعرانی نقل کرتے ہیں اپنے شخ عبدالغفار القوی سے کہ ان کے شخ عبدالغفار القوی سے کہ ان کے شخ غیدالغفار القوی سے کہ ان کے شخ فیدالغفار القوی سے کہ ان کی باس کوئی نے اپنی کوئی خواری کی جب شخ تا تا الدین شعبان کے پاس کوئی شخص اپنی حاجت لے کرآتا تو وہ اس سے کہتے کہ شہروا بھی جبریل آئے گا اور اس سے ہم یہ چیز ما نگ لیں گے۔ (۱۱۱)

این عربی اپنی کتاب "مواقعة النجوم" میں لکھتے ہیں کہ صوفیاء میں سے جو قطب کے مقام پر فائز ہواس کے دِل پر روح الا مین لیعنی جریل علیہ السلام نازل ہوتے ہیں۔ چنانچا پی کتاب میں انہوں نے اشعانقل کئے جن کا ترجمہ یہے: یہ قطب ہاور یہ اس کے رازاوراحوال ہیں اس کے سام منے سے سارے تجاب اُٹھ جاتے ہیں اس کے نور سے سارا جہال منور ہوجاتا ہے۔ وہ گویا 14 ویں رات کے چا ندکی طرح ہے جود کھنے دالوں کو روثن کردیتا ہے اس کے دِل پر روح الا مین کا نزول ہوتا ہے اور ہر شکل وقت میں وہ اس کی مددور تاہے۔ (۱۱۲)

د باغ مشہور صوفی کے مطابق جبریل امین آکر صوفی کو اوامر اور نواہی کے بارے میں بھی آگاہ کرتے ہیں۔(۱۱۳)چنانچہ د باغ کہتا ہے کہ فرشتہ انز کرولی کو امر اور نہی کے بارے میں آگاہ کرتا ہے اور صوفی کا ول وحی کے انز نے کی جگہ ہوتی ہے۔(۱۱۳) اس طرح آگے وہ لکھتا ہے کہ صوفی اللہ کی بات بھی سنتے ہیں 'چنانچہ وہ کہتا ہے کہ جب صوفی کے اندر سے خوبیاں پیدا ہوجاتی ہے اور اس کی ساعت اس قدر تیز ہوتی ہے کہ وہ اللہ کے کلام کو بھی من لیتا ہے۔(۱۱۵) مزید کھتا ہے کہ اللہ کے کا استقبال ہوتی ہے کہ وہ اللہ کے کلام کو بھی من لیتا ہے۔(۱۱۵) مزید کھتا ہے کہ اللہ کے کا استقبال

کرتے ہیں' خوش آ مدیدی الفاظ سے انہیں بلاتے ہیں' جنت کی نہروں میں سے ایک نہر کا پانی ڈالتے ہیں' عرش نشینوں سے ان کی گفتگو ہوتی ہے اور اس موقع پروہ الی آواز سنتے ہیں گویا بادلوں کی گرج ہؤیا بعض دفعہ انہیں اپنے دماغ میں بھنبھتا ہے کی آواز سنائی دیتی ہے۔(١١٢)

سپروردی التونی 587ھ کہتے ہیں کہ صوفی روح القدس یعنی جریل علیہ السلام سے تعلیم حاصل کرتے ہیں ان کی تعلیم کا بشری اور انسانی تعلیم سے کوئی تعلق نہیں ہوتا' وہ عالم کے اسرار و رموز سے باخبر ہوتے ہیں' پوری دنیا کو وقتا فو قتا آنے والے مصائب وآفات سے آگاہ کرتے رہونے ہیں' انہیں ماضی اور مستقبل کے واقعات بھی بتاتے ہیں۔ (۱۱۷)

تھیم ترندی جومشہور صونی ہیں ، وہ ولی اور اللہ تعالیٰ کے درمیان گفتگو کو ان الفاظ میں نقل کرتے ہیں۔ یہ گفتگوت تعالیٰ ہے آتی ہے ، کرتے ہیں۔ یہ گفتگوت تعالیٰ ہے آتی ہے ، حق زبان کے ذریعے جس میں سکینت اور اطمینان ہوتا ہے۔ صوفی کے دِل کی سکینت اس سکینت ضداوندی کو جذب کرلیتی ہے اور ایول سیمکالمہ اور گفتگو اپنے اختیا م کو پہنچتا ہے۔ ' (۱۱۸)

یہاں ہم ابن العربی کے حوالے سے چندا ہم نکات بیان کرنا چاہیں گئے جواس نے بیان کئے ۔ وہ لکھتے ہیں ' اے میرے بیٹے جان لو کہ صوفی جب اپنے دِل کو دنیاوی آلائٹوں اور گند گیوں سے پاک کر لیتا ہے تو گویا وہ اسرار خداوندی کامخزن بن جاتا ہے۔ ہر جمعہ کے دِن اس کے قلب پر چھسو ملکوتی رازوں کا نزول ہوتا ہے جن میں سے ایک راز الٰہی ہوتا ہے اور پانچ راز ربانی ہوتے بین میں اس دنیا کا کوئی وظن نہیں ہوتا' جب تک دہ شخص اس مقام تک رہتا ہے ہے سے بیاسرار حاصل ہوتے رہتے ہیں۔''(۱۱۹)

یمی نہیں بلکہ صوفی اس بات کے بھی قائل ہیں کہ وہ معراج کرتے ہیں انہیں معراج حاصل ہوتی رہتی ہے وہ آسان پر جاتے ہیں اللہ پاک کے سامنے کھڑے ہوتے ہیں اللہ پاک سے مناجات اور گفتگو کرتے ہیں چنانچہ این البان اپنے بارے میں لکھتا ہے ' اللہ تعالی نے مجھے اسراک ذریعے پا اسراکی سعادت سے نواز ا' میں پہلے آسان پر پہنچا' پھر وہاں سے دوسرے آسان پڑیہاں تک کہ ہم ساتویں آسان تک پنچے ساتویں آسان پر نورکی ایک کری تھی جس پر جنتوں کے خادم تتمون \_\_\_\_\_\_ تتمون

رضوان تشریف فر ما تھے جوتمام فرشتوں میں سے سب سے خوبصورت ہیں وہاں اسرافیل بھی تھے۔ اسرافیل نے ہی مجھے میرے مقام اور اللہ سے قرب کی خوشخبری دی تھی اور انہوں نے ہی مجھے آخرت میں خوٹ نصیبی اور شفاعت محمدیؓ کے بارے میں بتایا تھا اسی آسان پرہم نے ابراہیم خلیل اللہ کودیکھا جوئیک لگائے بیٹھے تھے ہم وہاں سے چلئ یہاں تک کہ ستر پردے ہمارے سامنے آئے اور ہم نے ان کو یار کرلیا۔ ہم آخری پردے تک پہنچ آخری پردے برأس یارنور کی بن ایک کری تھی جس کے یاں موتیوں ہیرے جواہرات اور زمر دبھی تھے سبز زمر دبھی تھے وہاں کسی نے سیرا ہاتھ پکڑا اور مجھے اس کری پر بٹھا دیا' چھرا جا تک کوئی چیز اتری ادرمیرے پیٹ تک غیرمحسوں طریقے سے داخل ہوگئ' میرے دِل میں خود بخو و بیرخیال پیدا ہوا کہ میرے مولائے مجھے سکین سے نواز دیا ہے۔ جب میرے باطن نے اس سکینت کا احساس کیا تو کیلخت میرے سارے اعضاء و جوارح سکینت محسوس كرنے كئے "كوياس وقت ميں كسى بھى چيز كونبيں و كيور باتھا بلكه اپنے اس سكينت اوراطمينان ميں کھویا ہوا تھا' پھر مجھے قریب ہے ہی آواز آئی لیکن بیآواز گویا چھے کے چھاطراف ہے آرہی تھی' میں نے سنا کوئی مجھ سے کہدر ہاتھا اے میرے حبیب' اے میرے مطلوب تبھے پرسلامتی ہوئیں نے اپنی آنکھیں بند کرلیں۔ بیساری باتیں مجھے دِل ہے سنائی دے رہی تھیں' میرادِل ان آواز وں کوئن رہا تھا' یہاں تک کہ مجھے بیگمان ہونے لگا کہ شایدیہ آوازیں میرے ہی اعضاء میں ہے آ رہی ہیں' پھر جھے آواز آئی جھے دیکھؤ میں نے آئکھیں کھولیس تو گویا میں سرایا چیٹم بن گیا۔ جو میں اپنے باطن میں محسوس كرر ما تها اب و اى مجھے اسينے ظاہر ميں محسوس ہور ما تھا محسوس يوں ہور ہا تھا جيسے ميں آئينہ دکيھ ر ہا ہوں اور وہ آئینہ میرے دِل کی کیفیت کو دکھا رہا ہے چھر میں نے ایک آواز سی قر آن پاک کی آیت کوئی تلاوت کرر ہاتھا' اچا تک میرے سامنے ہے سارے تحاب اٹھتے بطے گئے اور مجھے اندر داخل ہونے کی اجازت ملی۔ جب میں داخل ہوا تو میں نے دیکھا کہ سارے انبیائے کرام صف در صف کھڑے ہیں ان کے پیچے فرشتے تھے۔ میں نے دیکھا کہ اللہ یاک کے سب سے قریب جار انبیاء کرام ہیں چرمیں نے دیکھا کہ حضور سے سب سے قریب اولیاء تھے اور حضور انبیاء میں سے اللہ تعالی سے سب سے قریب تھے۔ حضور کے قریب جاراولیا تھے جن میں سے میں نے ایک سید مجی الدین عبدالقادر کو بیچان لیا' انہوں نے آگر ہی مجھے دروازہ کے پاس سے لیا تھا' میرا باز و پکڑ لیا'
یہاں تک کہ میں حضور کے قریب ہوگیا۔حضور نے اپنا دایاں ہاتھ میری طرف بڑھایا تو ہیں نے
اپنے دونوں ہاتھوں سے آپ کا ہاتھ پکڑ لیا۔حضور "مجھےا پنے قریب کرتے رہے' یہاں تک کہ میں اتنا
قریب ہوگیا کہ میرے اور حق تعالیٰ کے درمیان ادر کوئی بھی نہیں تھا' میں نے جی بھر کرحق تعالیٰ کا
دیدار کیا تو میں نے بہی محسوں کیا کہ جس طرح حضور نے ان کے ہارے میں بتایا' وہی حق تعالیٰ کی
صورت تھی۔ گریہ کہ د کھنے میں وہ برف کی طرح دکھائی دیتے تھے۔ اس عالم وجود میں سب سے
زیادہ مشابہت مجھے برف ہی کی نظر آئی' گرحق تعالیٰ لباس سے پاک تھے۔ جب بوسہ لینے کیلئے میں
نے اپنے ہوئے قریب کئو تجھے شنڈک کا احساس ہوا' گویا کہ دہ برف ہوں۔ قریب تھا کہ میں
بہوتی کی دجہ ہے گر جا تا' گر حضرت محمد نے بھے پکڑ لیا۔'' (۱۲۰)

ابن عربی بھی اپی معراج کا واقع نقل کرتے ہیں اور اسے معرابِ نبوگ سے مشابہت دیتے ہیں۔ وہ کہتا ہے '' ہیں سو یا ہوا تھا جبکہ میر او جود جاگ رہا تھا' میر بے پاس پینجبر توثیق آیا تا کہ وہ جھے سیدھا راہ دِکھلا ہے' اس کے ساتھ اخلاق کا براق تھا' جس پرکامیا بی کا لبادہ اور اخلاق کی لگام تھی' اس نے میر کے گھر کی جھیت کو ہٹایا' مجھے لیا' سیکنت کی چھری سے میراسینٹ کی بااور بھے سے کہا گیا تیار ہوجا وہ مرتبت اور مقام کی طرف جانے کیلئے۔ میرا دِل ایک کپڑ سے میں نکالا تا کہ وہ ؟ ہیشہ کیلئے تیر بلیوں سے پاک ہوجائے۔ پھراس دل کو خداوند قد وس کے تھم سے رضا کے برتن میں ڈالا گیا' تید بلیوں سے پاک ہوجائے۔ پھراس دل کو خداوند قد وس کے تھم سے رضا کے برتن میں ڈالا گیا' اس میں سے شیطانی حصہ نکال دیا گیا۔ پھر میر سے سامنے شراب اور وو و ھلایا گیا تو میں نے دود ھیں بنے کی وجہ سے معرفت سے محروم ہوجاؤں۔ میں لیا اور شراب کو چھوڑ دیا ، کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ میں نشے کی وجہ سے معرفت سے محروم ہوجاؤں۔ میر سے لئے آسان کھولے گئے۔ میں نے ارواح کے آسان کو دیکھا' وہاں مجھے کہا گیا' اھلا وسہلاً ومرجاً۔ ای طرح کی اور بھی بہت ساری خرافات ہیں جنہیں ابن عربی گیا گیا' اھلا وسہلاً ومرجاً۔ ای طرح کی اور بھی بہت ساری خرافات ہیں جنہیں ابن عربی گیا ہے'' (۱۲۱)

كى سعادت نصيب ہوئى \_''(۱۲۲)

ابواُ من الحقاني مع منقول ہے كہ وہ كہتے ہيں' دو پہر كے وقت ميں عرش كى طرف گيا تا كہ

میں اس کا طواف کر سکوں' تو میں نے تھوڑی ہی دیر میں عرش کے ایک ہزار چکر لگائے' میں نے وہاں

پچھ لوگوں کو دیکھا' جو انتہائی اطمینان کے ساتھ بہت ہی آ ہت چل رہے تھے' وہ لوگ میرے تیز
طواف کو دیکھ کر حیران رہ گئے' تعجب کرنے لگے گر جھے ان کا طواف پند نہ آیا۔ میں نے ان سے
پوچھاتم کون ہواوراتنے آ ہت طواف کیوں کررہے ہو؟ تو وہ کہنے لگے ہم فرشتے ہیں' ہم نورانی مخلوق
ہیں' یہی ہماری طبعی کیفیت ہے' ہم اس سے تجاوز نہیں کر سکتے ۔ پھر انہوں نے جھے سے پوچھاتم کون
ہواورتم نے اتن جلدی جلدی طواف کیے کیا؟ تو میں نے ان سے کہا میں آ دی ہوں اور میرے اندر
نور بھراہوا ہے' میرے اندر شوق کی آگ ہے جو جھے اتی تیز طواف کیلئے اکساتی ہے۔''(۱۲۲)

ای طرح الجیلی نے اپنی معراج کاؤ کرکیا'اس نے یہ بھی بتایا کہ اس نے سدرۃ امنتیٰ دیکھا اور اے اللہ تعالٰی کی تجلیات کا بھی موقع ملا۔ (۱۲۳) نفزی الرندی التوفی 792 ھلظ' ملکا کی تجلیات کا بھی موقع ملا۔ (۱۲۳) نفزی الرندی التوفی 792 ھلظ' ملکا کمیرا' کی تفییر کرتے ہوئے لکھتا ہے' اللہ تعالٰی اپنے ولی کے پاس فرشتہ کو بھیجتے ہیں اور اس سے کہتے ہیں جاواور جا کر میر ہے بندے سے اجازت طلب کروا گروہ اجازت طلب کرتا ہے۔ ولی کے واپس آ جانا' تو وہ فرشتہ ولی کے پاس سر پردوں کے چیھے جا کر اجازت طلب کرتا ہے۔ ولی کے پاس جا تا ہے اور اس کے پاس اللہ پاک کی طرف سے ایک سندیسہ ہوتا ہے جس کا عنوان سے ہوتا ہے کہ بیسندیس اس حکی ذات کی طرف سے ہیں ہر بھی موت نہیں آئے گئ اس بندے کیلئے جو حکی ہے اور جس پر اب بھی بھی موت نہیں آئے گی۔ جب وہ ولی اس سندیسے کو کھولنا ہے' اس میں کئی ہوتا ہے اور جس پر اب بھی بھی موت نہیں آئے گی۔ جب وہ ولی اس سندیسے کو کھولنا ہے' اس میں کئی ہوتا ہے اس اور جس پر اب بھی بھی موت نہیں آئے گی۔ جب وہ ولی اس سندیسے کو کھولنا ہے' اس میں کئی اینا ویدار کر اول۔ وہ ولی اس سندیسے کو کھولنا ہے' اس میں کئی ہوتا ہے کہا ہوتا ہے اس نے دولی براق پر سوار ہوتا ہے' اس کے ول میں شوق کا غلب ہوتا ہے' میشوق اسے اللہ تعالٰی سے ملاقات کیلئے لے جاتا ہے۔' (۱۲۵)

ای طرح بہت ہے اورلوگ بھی ہیں جنہوں نے آسان کی طرف عروج اور معراج کا دعویٰ کیا ، جس میں انہوں نے بتایا کہ انہوں نے اللہ تعالیٰ سے کلام کیا اور اللہ تعالیٰ بھی ان سے مخاطب ہوئے۔ ان میں سے صالح بن بان العقا السودانی (۱۲۷) ظفر اللہ بن محمد الکا بلی المهذ کی السودانی (۱۲۷) فضح اللہ کی البد کی السودانی (۱۲۷) فضح اللہ بوراس الکیروانی (۱۲۸) محمد بن قائد اللوانی العراقی (۱۲۹) ابوعباس

المری (۱۳۰) اوراس طرح کے کتے صوفی ہیں جنہوں نے حق تعالیٰ سے ملاقات کے احوال بیان کے مشہور صوفی عزیز الدین شقی صوفیوں کے معراج کے احوال نقل کرتے ہوئے کہتا ہے ' دبعض صوفی پہلے آسان سے آگ صوفی پہلے آسان سے آگ جائے ہیں اورای کے گرد طواف کرتے ہیں' بعض پہلے آسان سے آگ جائے ہیں اور بعض ایسے بھی ہیں جوعرش تک پہنچتے ہیں۔''(۱۳۱)

بيتو آسان كى طرف جانے اورمعراج كابيان تفاحق تعالى كےساتھ كفتگو اور مكالمه كرنے كي حوالے سے بھى اس نے لكھا۔ چنانجدوہ كہتے ہيں "بعض صوفى ايسے ہوتے ہيں جے حق تعالىٰ عالم اجسام سے عالم ارواح میں لے جاتے ہیں اور بیسب سے بلند مرتبہ ہے۔ پچھا پیے ہیں جن کے قلب سے اللہ تعالی خطاب فرماتے ہیں۔ بعض ایسے ہیں جن کی روح آسمانِ دنیا تک جاتی ہے۔ بعضول کی روح دوسرے اور بعضول کی تیسرے آسان تک جاتی ہے۔ بعض ایسے ہیں جوسدرة المنتنى تك يهنجته بين اوراس مقام پرالله تعالى ان ہے بمسكل م ہوتے ہيں۔ ہرانسان كواس كى بساط اور مرہے کے حساب سے مقام ملتا ہے اور ہرا کیا ہے حق تعالیٰ اس کی ہمت کے مطابق ہی گفتگو کرتے ہیں۔اس کئے کہ حق تعالی ہر چیز کواس کے مقام پر رکھتے ہیں۔ان میں سے بعض ایسے ہوتے ہیں كه جب وه الله تعالى سے بمكل م ہوتے ہيں تو ان كے سامنے روشنياں اور نور پھوٹ رہا ہوتا ہے بعض ایسے ہوتے ہیں جن کیلئے نور کا بنامیز لگایا جاتا ہے بعض ایسے ہیں جواپنے اندرنور کومحسوں کرتے ہیں اور اس نور میں سے انہیں حق تعالی کی آواز سنائی دیتی ہے۔ عام طور پریینور گول دائرے یالمبائی کی شکل میں ہوتا ہے۔ بعض ایسے ہوتے ہیں جنہیں کوئی روحانی صورت نظر آتی ہے اور وہ رد حانی صورت ان سے سرگوشی کرتی ہے۔اگر چہ بیرسب صورتیں خطاب تو نہیں کہلا تیں گریہ ہے کہ جس مخض کے ساتھ بھی الی حالت ہوتو وہ نوراً جان لیتا ہے کہ حق تعالیٰ بی اس ہے ہم کلام ہیں۔ اس کیلئے اسے کی دلیل کی ضرورت نہیں ہے۔وہ فی الفورات مجھ لیتا ہے اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کے كلام كى خاصيت بدب كدوه چي نبيس روسكتى \_ سننے والا ازخود بى بد جان ليتا ہے كداس نے الله تعالى کا کلام سنا ہے۔ جولوگ سعرہ المنتہیٰ تک جاتے ہیں آئیس اللہ تعالیٰ کی طرف سےخصوص کلام سے نوازاجاتا ہےاوراللہ تعالی ان سے فرماتے ہیں کتم عین حق ہؤمیں ہی تمہار امراد ہوں میں تمہارے لئے ہوں تم میرے لئے نہیں تم میرے مراد ہو میں نہیں۔ تم دہ نقطہ ہوجس کے گرداس کا ننات کا وجود ہے۔ تم ہی اس میں عابد ہواور تم ہی معبود یتم ہی نور ہواور تم ہی ظہور یتم ہی زیب وآرائش ہواور اس کیلئے تم ایسے ہی ہوجیسا کہ انسان کیلئے آگھاور آگھ کیلئے انسان۔''(۱۳۲)

ان عبارتوں کو پڑھ کر ہر مخض اندازہ لگا سکتا ہے کہ یہ با تیں کس صد تک گمرائی کی ہیں۔کیا
ان سب باتوں کونقل کرنے کے بعد بھی معاملہ واضح نہیں ہوتا؟ اب بھی کوئی چیز چھپی رہ گئ ہے؟
مزید وضاحت کیلئے ہم یہاں چند اقوال اور نقل کرتے ہیں تا کہ اتمام ججت ہو جائے مثلاً
ابویزید البطامی کے بارے ہیں منقول ہے کہ وہ عام طور پر فقہا اور علاء سے کہا کرتا تھا''تم نے
ابناعلم منتوں سے لیا اور ہم نے اپناعلم اس ذات سے لیا جو تی ہے اور کبھی بھی اس پر موت نہیں
آئے گی۔'' (۱۳۳)

ابویزیدالبسطا می اپنی معراج اور حق تعالی سے کلام کے احوال نقل کرتا ہے اور کہتا ہے ' میں پہلے آسان پر پہنچا تو جھے زیمن اور آسان کی ہر چیز دکھائی گئی' پھر میں او پر والے آسانوں میں گیا' جھے وہاں طواف کرایا گیا اور جنت سے لے کرعرش تک ہر چیز کو میں نے دیکھا۔ پھر حق تعالی نے نھے اپنے سامنے کھڑ اکیا اور کہا بچھ سے مانگوتا کہ میں تمہیں پچھ عطا کروں۔ میں نے کہا اے میر سے مالک جھے آج تک کوئی چیز اچھی گئی ہی نہیں کہ میں تجھ سے اس کا مطالبہ کروں ۔ تو حق تعالی نے مجھ سے کہا واقعتا تو میر ابی بندہ ہے۔ تو میری عبادت میری خاطر بی کرتا ہے۔'' (۱۳۳)

بسطای ہے ہی ایک اور مقام پر منقول ہے وہ کہتا ہے''ایک دفعہ فی تعالی نے جھے اپنے سامنے کھڑا کیا اور بھے ہے کہا اے ابویزیدا لوگ تحقیہ و کھنا پسند کرتے ہیں۔ تو میں نے کہا یا اللہ اللہ اللہ اللہ بھے اپنی وحدانیت ہے آراستہ کردئ اپنی عزت وجلال کالباس جھے پہنا دے تا کہ جب تیری مخلوق جھے دکھے تو وہ میرے اندر تجھے پائیں جہاں میں ہوں وہاں تو بھی ہو۔ بلکہ پھر میں وہاں ندر ہوں' تو بی رہے۔'' (۱۳۵)

سری اسقطی نے جنید بغدادی ہے بھی اس طرح کا ایک واقع نقل کیا' وہ کہتے ہیں کہ ایک رات میں سری مقطی کے پاس تھا'انہوں نے جھے سے کہاتم سوگئے؟ میں نے کہانہیں۔وہ کہنے لگے کرایک ون تی تعالی نے جھے اپ سامنے کھڑا کیا اور کہا تہیں پہتہ ہم میں نے اپی مخلوق کو کیوں پیدا کیا؟ میں نے کہانہیں ۔ تی تعالی نے جھے کہا میں نے انہیں پیدا کیا تو انہوں نے جھے ہے میں کا دعویٰ کیا۔ چنا نچہ میں نے دنیا کو پیدا کیا تو ہر دس ہزار میں سے نو ہزار دنیا میں مشغول ہو گئے۔ کا دعویٰ کیا۔ چنا نچہ میں نے دنیا کو پیدا کیا تو نوسوا س میں مشغول ہو گئے اور سورہ گئے۔ صرف ایک ہزار رہ گئے۔ پھر میں نے جنت کو پیدا کیا تو نوسوا س میں مشغول ہو گئے اور زں رہ گئے۔ ان پر میں نے قتلف آز مائٹیں اور تکالیف ڈالیس تو نوے اُن میں مشغول ہو گئے اور زں رہ گئے۔ میں نے ان سے کہا نہ تم دنیا چا ہے ہو' نہ ہی تہمیں جنت سے رغبت ہے اور نہ ہی نصیبتوں اور آز مائٹوں سے تم بھا گئے ہو' تم چا ہے کیا ہو؟ تو دس افراد کہنے لگے اے ہمارے مالک جو ہم چا ہے ہیں بھے اس کاعلم ہے۔ تو حق تعالی نے ان کو کہا میں تہمار سے او پر ایسی میں باز بھی انہیں پر داشت نہیں کر سکے' کیا تم پھر بھی ثابت قدم رہو گے؟ وہ کہنے لگے یا اللہ تو بیا دیا ہو جو دہم تیراشکر بجالا کمیں گئے تیری ہی تعریفیں کریں گئے اللہ تعالی نے ان سے فرمایا واقعتا تم باوجو دہم تیراشکر بجالا کمیں گئے تیری ہی تعریفیں کریں گئا اللہ تعالی نے ان سے فرمایا واقعتا تم میں بندے ہو۔' (۱۳۱)

جنید بغدادی ہے منقول ہے کہ وہ کہتے ہیں''تمیں برس تک میں نے اللہ تعالیٰ سے کلام کیا۔''(۱۳۷)

سہل بن عبداللہ العسر ک ، جومشہور صوفی ہے وہ کہتا ہے' «تمیں برس تک میں اللہ تعالیٰ سے کلام کرتار ہا'لوگ بیجھتے تھے کہ شاید میں ان سے کلام کرر ہاہوں۔'' (۱۳۸)

شعرانی نے علی الخواص نے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں: میں نے ابراہیم المتع کی کو گی بار سہ کہتے ہوئے سنا'' مجھے تمیں برس گزر گئے' میں اللہ کے سامنے حاشر رہا' اس دوران میں نے جو بھی گفتگو کی وہ حق تعالیٰ کے ساتھ ہی کی۔'' (۱۳۹)

جب دیگرسلسلوں کے لوگوں نے اپنے اپیروں کی شن میں اس طرح کے خارق عاوت واقعات نقل کئے تو رفاعیہ کیسے پیچھےرہ جاتے؟ وہ یہ کیسے برداشت کر سکتے تھے کہ ان کے مرشد'بادی اور پیرکی شان دوسرے بیروں سے کم ہو۔ دہ یہ کیسے برداشت کر سکتے تھے کہ مریدوں کی نظر میں ان کے پیر کی شان دوسر ہے ہیروں سے کمتر ہو۔ چنا نچہ انہوں نے اپنے مرشد، اپنے شخ رفائی کے بارے میں نقل کیا کہ وہ بہت زیادہ اپنے رب سے مناجات اور گفتگو کیا کرتے تھے۔ این جلال نے اپنی کتاب ' جلاء الصد' میں نقل کیا ہے' 'سیدا براہیم العاز ب منقول ہے کہ وہ کہتے ہیں: میں کمرے میں سیدا حمد الرفائی کے ساتھ بیٹھا ہوا تھا' احمد رفائی کا سرمیری را نوں پر تھا تو اس نے اپنا سراٹھایا اور انتہائی او نچی آواز ہے ہننے لگا' ان کو ہنستاد کھے کر میں بھی ہننے لگا' جب وہ خاموث ہوئے تو میں نے ان کے ہننے کا سب جانے کیلئے اصر ارکیا تو کہنے گئے اے ابر اہیم: جھے جن تعالیٰ نے بلایا تھا اور کہا کہ میں زمین کو دھنسنا چاہتا ہوں اور آسان کو زمین پر دے مارنا چاہتا ہوں۔ جب میں نے یہ بات نی تو بجھے جیرائی ہوئی اور میں نے کہا الہی تو آپ کو آپ کے ارادے اور فیصلے سے کون روک سکتا ہے؟ سیدا بر اہیم کہتے ہیں کہ یہ بات کر کے سیدا حمد رفائی پر کپکی طاری ہوگئی وہ زمین پر گر پڑے اور طویل عرصہ تک ای حالت میں پڑے دیے۔' (۱۳۰)

جب شاذلیوں نے رفاعیوں کے بارے میں اس طرح کے واقعات سے ان کے شخ کی اللہ رہائع ان کے شخ کی اللہ رہائع تا اور گفتگوان کے سامنے آئی تو وہ بھی پیچے رہنے پر راضی نہ ہوئے بلکہ کہنے گئے کہ ہمارے پیر اکبرشاذلی بحق تعالی صرف ان سے خطاب ہی نہیں فریاتے تھے بلکہ ان کا تو نام شاذلی بھی اللہ تعالیٰ نے ہی رکھا ہے۔

ای بارے میں جامع ازھر کے سابق شخ الجامعہ ڈاکٹر عبدالحلیم محمود نقل کرتے ہوئے ابوالحن شاذ لی کے بارے میں بتاتے ہیں کہ کیسے وہ جبل زغوان ہے اترے اور تنہائیوں کی زندگی ترک کی۔ ڈاکٹر عبدالحلیم محمود لکھتے ہیں کہ ابوحسن الشاذ لی نے جھے بتایا ''جھے ہے کہا گیا اے علی لوگوں کے پاس جاؤتا کہ وہ تجھ سے فائدہ اٹھا کمیں تو میں نے کہا باری تعالیٰ جھے لوگوں سے دُور ہی رکھے' اس لئے کہ ان کے ساتھ میل جول کی جھ میں ہمتے نہیں۔ تو جھ سے کہا گیا جا دُم ہے نہ اس کے کہا تو میں نے کہا گیا جا کہا ہے ہا گیا جا کہ ہے کہا گیا ہوں کے ساتھ ملامتی کو کردیا اور ملامت کو جمیشہ کیلئے تم سے دُور کردیا۔ تو میں نے کہا باری تعالیٰ آپ مجھے لوگوں کے حوالے کرد ہے ہیں کہ میں اُن کے مال اور در ہموں میں سے کھا دُن کو قول کو پورا کرنے والا ہوں' کھا دُن کو قول کو پورا کرنے والا ہوں' کھا دُن کو قول کو پورا کرنے والا ہوں' کھا دُن کو جھے سے کہا گیا خرچ کرا ہے بھی اُن میں مزورتوں کو پورا کرنے والا ہوں' کھا دُن کو جھے سے کہا گیا خرچ کرا ہے بھی اور میں جی تیری ضرورتوں کو پورا کرنے والا ہوں' کھا دُن کو جھے سے کہا گیا خرچ کرا ہے بھی اور میں جی تیری ضرورتوں کو پورا کرنے والا ہوں' کے مال دور کی جھا کی خوالے کرنے کا دور میں جی تیں کہ میں کو بیا کو دور کو کے دور کرنے والا ہوں کا کھا دُن کو جھا کی کھا دیں کو کھا دی کھا دیں کہا گیا خرچ کرا ہے بی کہ میں اُن کے مال اور دیا کہا گیا دور میں جی تیری ضرورتوں کو پورا کرنے والا ہوں کا کھا دی کہا گیا جو کھا کی کھوں کو دور کو دور کی کھوں کی کھوں کی کھوں کی کھوں کو کی کھوں کو کھوں کی کھوں کو کھوں کی کھوں کے کھوں کر دیا جو کھوں کی کھوں کی کھوں کی کھوں کے کھوں کی کھوں کی کو کھوں کی کھوں کی کھوں کی کھوں کو کھوں کی کھوں کو کو کو کھوں کی کھوں کی کھوں کو کھوں کی کھوں کی کھوں کی کھوں کی کھوں کی کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کی کھوں کی کھوں کو کھوں کو کھوں کی کھوں کی کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کی کھوں کو کھوں کی کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کی کھوں کی کھوں کو کھوں کی کھوں کی کھوں کو کھ

خرچ کر' چاہے تو جیب ہے اور چاہے تو غیب ہے۔ شاذ لی بہاڑ ہے اترے ' خیال تھا کہ وہ اس مقام، فی مانام ساڈنڈھا ' کا بھور دین سور کی ہے ''ستام پوسکا یہ سام کا یک 'انک ہے کہ انساسکا گئی۔' نے ان کی جوذ مہ داری لگائی تھی' وہ پوری ہوگئی۔''

قبل اس کے کہ ہم ان کے نئے ٹھکانے اور بسیرے بارے بات کریں بات کو آگے برھاتے ہوئے وہ قول نقل کرتے ہیں جو ابوالحن الشاذ لی نے اپنے نام کے بارے میں بتایا۔وہ کہتے ہیں '' میں نے کہا اے دب آپ نے میرا نام شاذ لی کیوں رکھا؟ حالا نکہ میں تو شاذ لی نہیں ہوں۔ تو جھے ہے کہا گیا اے علی میں نے تمہارا نام شاذ لی نہیں رکھا بلکہ ' الشاذ کی' رکھا تو میری محبت اور خدمت کیلئے وقف ہوگیا۔'' (۱۳۱)

اس طرح کی اور بھی بہت ساری حکایات من گھڑت با تمیں صوفیوں نے قبل کی ہیں۔
ذوالنون مصری اور اللہ تعالیٰ کے درمیان گفتگو اور کلام کے احوال بھی بہت طویل ہیں۔(۱۳۲)
شاید ہی کوئی صوفی ہوجس نے اس طرح کا دعویٰ نہ کیا ہو۔ ان واقعات میں وہ جہاں خدا سے
ملاقات اور اس سے گفتگو کا دعویٰ کرنے کی جرأت کرتے ہیں ، ہو کی مقامات پروہ حضور کی شانِ
اقدس میں کی کیلئے کوشش کرتے ہیں۔ مثلاً بعض و فعدوہ اپنے آپ کیلئے یا اپنے پیروں اور مرشدوں
کیلئے اسی با تیں ثابت کرتے ہیں جے آج تک کوئی خص حتی کہ حضور بھی عاصل نہیں کرسکے۔

بطور مثال ہم فتح اللہ الكيروانى كا واقع نقل كرتے ہيں وہ كہتے ہيں "اللہ تعالیٰ نے مجھے ساتوں آسانوں كی سير كرائی ميں نے كری لوح محفوظ اور حجاب كے پیچھے جو بچھ تھا سب و يكھا ، ميں نے ساتوں آسانوں كے طلسموں كو ديكھا ، ميں نے آخواں آسان و يكھا جس ہيں سارے ميں ، جس ميں بنات نشش جديد اور قطب نامی تارے ہيں ، ميں اس ت، جمی آگے نویں آسان پر بھی ميں جراحا اس وقت ميں آسان پر بھی ميں جراحا اس وقت ميں جميونا سا يح تھا البحى بالغ بھی نہيں ہوا تھا ۔ " (۱۳۳۳)

کیروانی مزیداشعار میں کہتاہے

"ساتوی آسان پریس نے اپنے رب کودیکھااوراس سے کلا کمیا

عرش اور کری کے اوپر سے میرے رب نے مجھے پکارا مجھ سے خطاب کیا لوح محفوظ میں جواحکام اوامر اور نوابی کے انہیں میں نے یاد کر لیا میر سے ہاتھ میں جنتوں کی تنجیاں تھیں میں نے انہیں کھولا اور داخل ہوا اس میں حور عین تھیں انہیں بھی میں نے دیکھا اور شار کیا جس نے مجھے یا مجھے دیکھنے والوں کودیکھا 'یا جو میری مجلس میں بیٹھا ان سب کو میں نے جسب عدن اور اس کے باغوں میں بساویا۔'(۱۳۴۲)

ای طرح شعرانی دسوقی التونی 774 ھے نقل کرتا ہے دسوقی کہتا ہے'' زمین پر جتنے بھی ولی ہیں میں نے آسان پر ان سب کا مشاہدہ کیا اور ان سے خطاب کیا' میرے ہاتھ میں جہنم کے دروازے ہیں ہیں ہیں ہیں ہنیں بند کرتا ہوں۔ میرے ہاتھ میں ہی جنت کے دروازے ہیں' میں ہی انہیں کھولتا ہوں۔ جو میری زیارت کیلئے آتا ہے' میں اسے جنت الفردوس میں ٹھھانا دیا ہوں۔ '(۱۲۵)

اس طرح کی اور بھی خرافات 'بیہودگیاں اور احتقانہ باتیں ہیں جن میں بیاللہ تعالیٰ پر بہتان باندھتے ہیں اور افتر اءکرتے ہیں۔

ہماری دعا بیں ہے کہ خدا تعالیٰ ہمیں ان جاہلوں کی وجہ سے ہلاک نہ کرے۔ یا اللہ بیتو آپ کی طرف سے ایک آزمائش ہے' آپ جسے جاہتے ہیں گمراہ کرتے ہیں' جسے چاہتے ہیں ہدایت دیتے ہیں۔ یا اللہ ہمارے لئے آپ ہی ولی اور کارساز ہیں' ہمیں بخش دیں' ہمارے حال پر رحم فرما کمیں' اس لئے کہ آپ بہترین بخشے والے ہیں۔

اس کے بعد صوفیاء ایک قاعدہ کلیداور ایک تھم عام فل کرتے ہیں، کہتے ہیں 'مہرولی جے اللہ تعالیٰ کے ساتھ اللہ علیہ اللہ کا کہ اللہ کا کہ اللہ کی ساتھ ایک موتا ہے دہ اپنے رب کے ساتھ ایسے ہی مناجات اور گفتگو کرتا ہے جیسا کہ موٹ علیہ السلام کیا کرتے تھے۔'' (۱۳۲)

ا یک ادر جگہ پر کہتے ہیں'' جب فقیر کا دِل دنیا کی محبت سے پاک صاف ہوجائے تو وہ مصیط الوتی لیعنی وتی اترنے کی جگہ بن جاتا ہے۔'' (۱۳۷۷) ای بارے دباغ کہتے ہیں"جس کے سینے کواللہ تعالیٰ اپنے کلام کے سننے کیلئے کھول دیں وہ حق تعالیٰ کے کلام کوغیر معمولی انداز سے سنتا ہے کہ اس کلام کے حروف اور نہ ہی آ واز ہوتی ہے نہ ہی اس کی الی کیفیت ہوتی ہے جسے بیان کیا جا سکے۔ یہ کلام خداوندی کی جہت اور سہت کے ہر عضو ساتھ بھی خاص نہیں ہوتا بلکہ ولی اسے ہر سہت اور جہت سے سنتا ہے جتی کہ وہ اپنے جسم کے ہر عضو سے اس آ واز کوسنتا ہے۔ اس آ واز کو سننے کیلئے وہ کسی جہت یا سہت کامخارج نہیں ہوتا اس کے اعتداء بھی اس اعتبار سے برابر ہیں ان تمام اعتداء سے ہی کلام خدادندی سنائی دیتی ہے۔ کوئی جز والیا نہیں رہتا کوئی جو ہر کوئی وانٹ کوئی واڑھ کوئی بال جسم کا کوئی بھی حصدالیا نہیں گریے کہ وہ اس سے دب کے کلام کوسنتا ہے کہاں تک کہ وہ ہمہ تن گوش بن جاتا ہے اس کا پوراجہم گویا کان بن جاتا ہے۔ پھراس کے بعد وہاغ نے اس میں پچھاختلا فات اوراقوال بھی نقل کئے۔ " (۱۳۸)

د باغ مزیداس حوالے ہے کہتا ہے''صوفیوں کا معراج' ان کا آسانوں پر جانا' حق تعالیٰ ہے کلام کرنا' خطاب فر مانا' پیشر عاً اور نقل جائز ہے۔ یہی شاذ لی کا بھی قول ہے۔ این عطاء اللہ نے اپنی کتاب'' لطا کف المنن'' اور محمد السوى نے اپنی کتاب'' کبریٰ'' اور شیخ عبدالباتی وغیرہ نے بھی می نقل کیا ہے۔'' (۱۲۹)

شعرانی نے شاذ لی کے حوالے سے بیقول نقل کیا کہ دہ کہتے ہیں'' جو شخص میہ کہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس سے ایسے ہی کلام کیا جیسا کہ موی علیہ السلام کے ساتھ کلام کیا تھا' تو اس کی بات کا انکار نہیں کیا جاسکتا۔''(۱۵۰)

ا بن عربی تو دوقدم اور آ گے بڑھ کر کہتے ہیں''میراول مجھے اپنے رب کے بارے میں بتا تا رہتا ہے' میں نے آج تک جوبھی کتا ہیں تصنیف کی ہیں' جوبھی کام کئے ہیں' <u>مجھے خدانے</u> ہی اس کا تھم دیا تھااورای کا بیار شادتھا۔'' (۱۵۱)

ابن عربی اللہ تعالی سے کلام کرنے کے بارے میں کہتے ہیں 'صوفی کلامِ خداوندی کواس وقت س سکتا ہے جب وہ ایک خاص مقام پر پہنچ۔ یہ انتہائی قربت والا مقام ہوتا ہے جیسا کہ میں اس مقام پر فائز ہوں اور بہت عرصے سے مجھے کلام خداوندی کی سعاوت ماصل ہورہی

جـ"(١٥٢)

ای طرح صوفی یہ بھی کہتے ہیں کہ وہ غیب پر مطلع ہیں 'وہ ماکان اور مایکون کاعلم رکھتے ہیں' ہرظا ہراور چھپی ہوئی چیز کا انہیں پت ہے 'صوفیانے اپنی بہت کی کتابوں میں اس بات کوصراحت کے ساتھ نقل کیا ہے' بلکہ وہ تو یہاں تک کہتے ہیں کہ جب تک کسی خص کوغیب پراطلاع نہ ہونا ئب اور حاضر کی اسے خبر نہ ہو'اس وقت تک صوفیوں میں اس کا شار ہی نہیں ہوتا۔ حالانکہ قر آئی تعلیمات مطلقا اس کیخلاف ہیں۔''

قرآن یاک میں اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں:

"وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها الا هو ويعلم ما في البر والبحر وما تسقط من ورقة الا يعلمها ولا حبة في ظلمات الارض ولا رطب ولا يابس الا في كتاب مبين" (١٥٣)

اورفرمايا: "ولله غيب السموات والارض واليه يرجع الامر كله "(١٥٢)

اور فرايا: "ان الله عالم غيب السموات والأرض انه عليم بذات الصدور"(١٥٥)

فرمايا:"عالم الغيب والشهادة الكبير المتعال"(١٥٢)

نيز"عالم الغيب والشهادة العزيز الحكيم"(١٥٧)

الميخ نمي كوتهم ويا "قل لا يعلم من في السموات والارض الغيب الا الله"(١٥٨)

يْرِقْرِمايا"قل لا اقول لكم عندي خزائن الله ولا اعلم الغيب" (١٥٩)

ا پے نی کے بارے میں نقل کرتے ہوئے کہا" ولو کنت اعلم الغیب لا ستکثرت من الخیر "(۱۲۰)

ا كي اورمقام برايخ ني كوخطاب كرتے بوئے كما" تعلم ما في نفسي ولا اعلم ما في نفست انك انت علام الغيوب (١٩١) آیات تواس بارے میں اور بھی بہت ساری ہیں تا ہم ہم نے چند آیات کو قل کرنے پراکتفا

صوفی حضرات ان قرآنی تعلیمات کے برعکس شیعه سوج سے متاثر نظراً تے ہیں اور ان کے افکار وخیالات کو اپناتے ہیں 'مثلاً قشری درجات سلوک کو بیان کرتے ہوئے کہتا ہے''اس دور ان صوفی کو ایک دِن اس بات کا احساس ہوتا ہے کہ ساری دنیا اس کے نور کی دجہ سے روثن ہوگئ بہاں تک کہ کوئی چیز بھی چیسی ندرہ سکی۔ آسان اور زمین کے درمیان وہ ہر چزکود کھتا ہے' اپنے دِل کی تک کہ کوئی چیز نظرا تی ہے بہاں تک کہ پوری کا نئات میں اگر کہیں ایک ذرہ یا ایک چیوٹی بھی حرکت کرتی ہے تو اے وہ بھی نظرا تی ہے اور اس کا بھی اے علم ہوتا ہے۔' ( ۱۹۲)

کلاباذی نے ابوعبداللہ الانطاکی نے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں''جبتم اہل صدق کے پاس بیٹھوتو احتیاط اور صمیم قلب کے ساتھ بیٹھواس لئے کہ وہ دِل کے جاسوس ہوتے ہیں تمہارے دِلوں اور ارادوں کو جان لیتے ہیں اور تمہارے معاملات میں مداخلت کرتے ہیں۔'' (۱۲۳)

ابن العجيبه الحسنى كہتے ہيں''حق تعالى نے دوقتم كى مخلوق بنائى اور انہيں دوقسموں ہيں ہى تقسيم كيا۔ايك قتم تو وہ ہے جواللہ تعالى كى محبت كے ساتھ خاص ہے اور جنہيں خدانے اپناولی اور محبوب بنایا' ان كیلئے خدا تعالى درواز ہے بھى كھولتے ہيں' يعنی آسانوں كے' ان كیلئے حجاب اور پردے بھى ہنائے جاتے ہیں' اللہ تعالی انہيں اپنی ذات كے اسرار كے مشاہدے كرواتے ہيں اور ان سے كوئی چیز بھى چھپائی نہيں جاتی۔'' (۱۶۳)

جب بردے ہٹادیئے جاتے ہیں دروازے کھول دیئے جاتے ہیں تو ''دو دنیا کی ہربات کو جاتے ہیں تو ''دو دنیا کی ہربات کو جات ہیں تو ''دو دنیا کی ہربات کو جات ہوئی گئے واقع ہوگئ جو نہیں ہوئی 'جس نے نہیں ہونا' کیوں نہیں ہوئی' ان سب چیز کاعلم اسے حاصل ہوجا تا ہے۔ یا علم اصلی اور حکمت والاعلم ہے جواسے حق تعالی اپنی ذات کے ذریعے سے دیتے ہیں اور شخص ان علوم کی تفسیلات اوران کی جزئیات تک سے واقف ہوجا تا ہے۔ بعض ایسے دیتے ہیں اور شخص ان علوم کی تفسیلات اوران کی جزئیات تک سے واقف ہوجا تا ہے۔ بعض ایسے ہوتے ہیں جنہیں حق تعالی اپنی صفی ساع میں سے عطافر ما تا ہے۔ تو ایسے لوگ جماوات 'باتات

اور حیوانات کی بات اور گفتگو کو بھی سنتے ہیں۔ بیالوگ ملائکہ کے کلام کو بھی ہجھتے ہیں اور لغتوں کا اختلاف بھی ان کیلئے کوئی اہمیت نہیں رکھتا۔ ان کیلئے بعید اور قریب میں کوئی فرق نہیں ہوتا۔ ' (۱۲۵)

عماد الدین الاموی کہتے ہیں' جب ول پرسے پردے ہٹ جاتے ہیں تو انسان کے سامنے آجاتی ہر چیز کھل کر آجاتی ہے۔ یہاں تک کہ لوٹ محفوظ میں چھپی ہوئی چیزیں بھی اس کے سامنے آجاتی ہیں' غیب کے پردوں کے پیچھے اور مخفی علوم ہارے بھی اسے آگاہی ہوجاتی ہے۔' (۱۲۱)

مزید کہتا ہے''وہ صوفی ملکوت اعظم کے سامنے پیش کیا جاتا ہے' وہ حق تعالیٰ کے بجائب
د کھتا ہے' غرائب کا مشاہدہ کرتا ہے' لوح، قلم' دائیں بائیں نیکی اور بدی لکھنے والے فرشتے ان
سب کا وہ مشاہدہ کرتا ہے' وہ فرشتوں کو دیکھتا ہے کہ وہ عرش خداد ندی کا طواف کر رہے ہیں' وہ
انہیں دیکھتا ہے کہ وہ بیت المعور کا طواف کر رہے ہیں' وہ دنیا کی ہر مخلوق کا کلام سجھتا ہے' چاہے وہ
جیران ہوں' جماد ہوں یا نبات ہوں۔ پھر وہ معرفیت خالق کی طرف متوجہ ہوتا ہے جوسب کیلئے
میزلہ کل بھی ہے' اس وقت انوار اور ورجات اسے ڈھانپ لیتے ہیں اور حقائق کھل کر اس کے
سامنے آجاتے ہیں۔' (112)

دباغ بعض مقامات کا فرکر کے ہوئے کہتا ہے "پہلے مقام پر بعض اموراس کے سامنے

آتے ہیں مثلاً وہ لوگوں کو دکھے رہا ہوتا ہے کہ وہ اپنی خلوت میں کیا کررہے ہیں؟ ای طرح وہ ساتوں

زمینوں اور ساتوں آسانوں کا مشاہرہ کرتا ہے وہ پانچویں زمین میں موجود جہنم کا مشاہرہ کرتا ہے اس

کے علاوہ بھی وہ زمین و آسان میں موجود ہر چیز کا مشاہرہ کرتا ہے۔ جہاں زمینیں آپ میں ملتی ہیں انہیں دیکھتا ہے جہاں ایک زمین دوسری زمین سے متاز

ہوتی ہے ان سب مقامات کو وہ دیکھتا ہے وہ زمین پر موجود ہر مخلوق کو دیکھتا ہے۔ وہ افلاک کا مشاہرہ

کرتا ہے کہ وہ آپ میں کیسے جڑے ہوئے ہیں؟ وہ ستاروں کو دیکھتا ہے ان کے باہمی ربط کو دیکھتا ہے اور اسے یہ بھی پیتہ چل جا تا ہے کہ بیستارے آسان کے ساتھ جڑے ہوئے کیسے ہیں؟ وہ

شیطانوں کا مشاہرہ کرتا ہے ان کے ہاں طریقہ تو الداور تناسل کو دیکھتا ہے۔ جنات کا مشاہرہ کرتا ہے ان کی رہنے کی جگہوں کو دیکھتا ہے۔ جنات کا مشاہرہ کرتا ہے۔

ان کی رہنے کی جگہوں کو دیکھتا ہے۔ چا نمسورج اور ستاروں کے چلنے کو ان کی چال کو دیکھتا ہے۔

یہ پہلا مقام ہے جوصونی دیکھا ہے۔ دوسرے مقام پر باتی انوار کا مکاففہ ہوتا ہے۔ پہلے مقام میں اے ٹانوی امور کا مشاہدہ کروایا گیا تھا' دوسرے مقام میں وہ فرشتوں اور کراماً کا تبین دیوان اور ان اولیاء کو دیکھا ہے جواس کے جمعصر ہوتے ہیں۔ تیسرے مقام پر وہ قدر اور تقدیر کے رازوں کو جانا ہے۔ چوتھے مقام پر وہ اس مقام کا مشاہدہ کرتا ہے جہاں ہر چیز آگر جذب ہو جاتی ہے۔ وہ مقام ایسا ہے جیسا کہ زہر کے آگر فتم ہو جاتی ہے۔ وہ مقام ایسا ہے جیسا کہ زہر کے ایک قطرے کو پانی میں ڈال دیا جائے اور وہ اس میں طول کر جائے۔ پانچویں مقام پر وہ وہ کھتا ہے کہ سب چیزیں اسلوب میں سے کیسے تکتی ہیں' ہر چیز اس کے سامنے جدا جدا ہو کر آ جاتی ہے۔ نور وفعل اور دیگر اشیاء میں اے فرق واضح ہو جاتا ہے۔ اسے عورتوں کے ارحام میں موجود ہر چیز کا بھی اور اک ہوتا ہے۔'( ۱۲۸ )

دباغ کا اس بارے میں خیال ہے ہے کہ صوفی صرف غیب کی باتوں کوئیس جانے بلکہ ان پانچ چیز وں کوئیس جانے بلکہ ان پانچ چیز وں کوئیس جانے ہیں جن کے بارے میں اللہ تعالی نے قرآن پاک میں فر مایا کہ ان پانچ چیز وں کے بارے میں اللہ کسوا کوئی علم نہیں رکھتا۔ قرآن پاک میں ارشاد ہے '''ان اللہ عندہ علم الساعة وینزل الغیث و یعلم ما فی الار حام و ما تدری نفس ماذا تکسب غدا و ما تدری نفس بای ارض تموت ان الله علیم خبیر '(۱۲۹)''اللہ کے پاس بی قیامت کاعلم ہے۔ وی بارش نازل کرتا ہے۔ وی جانتا ہے کہ جو کھے مال کرتم میں موجود ہے۔ وی جانتا ہے کہ کس کی موت کہاں پرآئے گی۔ بیشک اللہ تعالیٰ علیم اور نجیر ہے۔''

ابن المبارك دباغ كروالے في الكرتائ و ميں نے اپ استادلين دباغ بوچها كرتائ و ميں نے اپ استادلين دباغ بوچها كرتائ و ميں اختلاف ہے كور آن پاك ميں جن پائج چزوں كم كوالله تعالى نے خاص اپ لئے بيان كيائ كيا اس كاعلم حضور كو بھى ہے يا نہيں ۔ تو مير ب شخ لين عوم الخ علوم بالخصوص صوفيوں سے في كيے ہوسكتے ہيں؟ ني تو بہت عبدالعزيز دباغ كم نے گئ كہ يہ پانچ علوم بالخصوص صوفيوں سے في كيے ہوسكتے ہيں؟ ني تو بہت الحالى مقام پر فائز ہوتا ہے كوئى صوفى بھى اس دقت تك كالل صوفى نہيں كہلاتا كہ جب تك اسان

یا نچ چیزوں کاعلم نه ډو۔ (۱۷۰)

مسلمان دوسرے مسلمان کی نظر میں ایسے ہوتے ہیں جیسے اس کے ہاتھ کی انگوٹھی۔(اسے) د باغ مزید کہتے ہیں جب کوئی بچہ ماں کے پیٹ سے نکاتا ہے تو عارف اسے اس حالت میں دیکھتا ہے اور زندگی کے آخری کمھے تک وہ اس کی نظر میں رہتا ہے۔''(۱۷۲)

رفاعی سے منقول ہے کہ وہ کہتے ہیں: انسان ایک آسان سے دوسرے آسان پر چڑھتا جاتا ہے کہاں تک کہ وہ حق ہے کہاں تک کہ وہ غوث کے مقام پر پہنچتا ہے گھراس مقام سے بھی اوپر جاتا ہے کہاں تک کہ وہ حق تعالیٰ کی صفت میں سے ایک صفت بن جاتا ہے تو وہ غیب کے تمام امور پرمطلع ہو جاتا ہے یہاں تک کہ کوئی پودائس کے علم میں آئے بغیر نہیں اُگنا کوئی پید سبز ہوتو اسے اس کا علم ہوتا ہے۔اللہ تعالیٰ اس سے اس طریقے سے کلام فرماتے ہیں کہ انسانی عقل اس کا اصاطری نہیں کرسکتی۔

احمدرفاعی مزید کہتے ہیں: جب انسان کا دِل دنیا کی محبت اور اس کی شہوتوں سے پاک ہو جائے تو وہ نور کی طرح شفاف ہو جاتا ہے اور پھر حق تعالیٰ اسے ماضی اور مستقبل کی ساری ہاتیں بتاتے رہتے ہیں۔''(۱۷۳)

ای طرح شعرانی نے اپنی کتاب''طبقات الکبریٰ' میں بھی اس طرح کا قول نقل کیا ہے۔(۱۷۴)

شیل سے منقول ہے کہ وہ کہتے ہیں''اگر سیاہ چیونی تاریک رات میں سیاہ پھر کے پنچے حرکت کرے اور مجھے اس کاعلم نہ ہوتو میں یہی کہوں گا کہ میرے رب نے میرے ساتھ مکر کیا۔''(۱۷۵)

عالنكه الله تعالى تو واضح طور پرارشا وفرماتے بين: "وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها الا هو ويعلم ما في البر والبحر وما تسقط من ورقة الا يعلمها و لاحبة في ظلمات الارض ولا رطب ولا يابس الا في كتاب مبين "(١٤١)

ای طرح ایک اور مقام پر الله پاک این نی سے نقل کرتے ہوئے فرماتے ہیں: "ما ادری ما یفعل ہی و لا بکم ان اتبع الا ما یوحی الی الراکا)

ايك اور مقام پرقرمايا: "تلك من انباء الغيب نوحيها اليك ما كنت تعلمها انت و لا قومك من قبل هذا فاصبر ان العاقبة للمتقين (١٤٨٠)

لیکن صوفی اس کے برعکس شیطان کے بہکاوے میں آگر شیعوں اور یہودیوں والاعقیدہ اپناتے ہیں جے اس زمانے کے کائن اور جادوگر اپناتے ہیں۔ ایک موقع پر جب کی شخص نے حضور سے اسی اسی کہف اور ان کی تعداد کے بارے میں بوچھا تو حضور نے اس شخص کو جواب دیا کہ میں اس کے بارے میں تہمیں کل بتاؤں گا۔ حضور کا خیال بیتھا کہ اس بارے وی نازل ہو جائے گا ، مگر اس دوران اللہ تعالی نے وی نازل ہو جائے گا ، مگر اس دوران اللہ تعالی نے وی نازل فرمائی اور حضور کو کہا گیا "لا تقونن لشیء انی فاعل ذلک غدا۔ الا ان یشاء الله واذ کو ربائ اندان سیت وقل عسی ان یھدین رہی لاقرب من ھذا رشلا 4 ای

ای طرح صور سے پہلے فرشتوں نے بھی اپنی کم علمی کا اعتراف کیا تھا اور انہوں نے بھی یہ بات تسلیم کی تھی کہ وہ تمام علوم کا احاط نہیں کرتے ، چنا نچہ سورة البقرہ بیں تفصیلی طور پر فرشتوں کا یہ واقعہ قل ہے جس میں وہ کہتے ہیں "مسبحان لمث لانا الاما علمتنا اندلت انت العلیم المحکیم" (۱۸۰) اللہ تعالیٰ نے ان کے اس اعتراف کے جواب میں ان پر واضح کردیا کہ ان کا علم ناتھ ہے۔ اور کا ال و کمل علم صرف خدا تعالیٰ کا ہے۔ چنا نچہ خدانے کہا"الم قل لکم انی اعلم غیب السموات و الارض و اعلم ما تبدون و ما کنتم تکتمون" (۱۸۱)

اس كے مقالع من آب و يكھنے كه صوفياء كيا كتے جي ؟

مشہور صوفی منوفی الحسینی ابراہیم الدسوقی نے نقل کرتے ہیں کہ وہ کہتے تھے''اولیاء کو درختوں کے پتوں پانی' ہوا پر جولکھا ہواں بارے اطلاع ہوتی ہے۔ برو بحر میں جو ہور ہا ہوائیں اس کی اطلاع ہوتی ہے۔ آسان کے صحیفے پر جولکھا ہوا ہواں سے دہ باخبر ہوتے ہیں۔انسان اور جنات کے ساتھ ونیا اور آخرت میں کیا ہوگا'اس سے وہ آگاہ ہوتے ہیں۔'' (۱۸۲)

شاذلی کے بارے میں منقول ہے کہ وہ کہتا ہے'' جواللہ تعالی کی عبادت کرے'' اسیم حمی'' کے ذریعے اس پڑھنگی اختیار کرئے وان دات اس لفظ کے معنی کوسو چنار ہے تو وہ ہر چیز کی زندگی بارے

جان کے گا اور ملک و ملکوت کے سارے داز اس کے سامنے آشکارا ہوجا کیں گے۔ اور جو شخص اللہ کی عبادت کرے ''الا حد اُمحکی'' کے نام سے خوب عبادت کرے اُتی عبادت کرے کہ جس کی کوئی حد بی نہ ہوئتو وہ ہر چیز کے بارے میں جان لے گا۔ اور جو ان تمام الفاظ کے ساتھ اللہ پاک کی عبادت کرے گا تو اس کی روح ملاء اعلیٰ تک چلی جاتی ہے۔ اس کی روح عرش تک پہنچ جاتی ہے تا کہ اللہ تعالیٰ کے بال وہ کا ملین اور صدیقین میں شار ہو۔'' (۱۸۳)

افضل الدین کہتا ہے''کوئی شخص اس وقت تک قطبیت کے مقام پر فائز نہیں ہوتا جب تک کداسے سارے عالم کے بارے میں علم نہ ہو۔ جب تک اسے عرش' کری' آسان وزمین اور تمام لوگوں کے نام'ان کے نسب'ان کی عمریں اوران کے اعمال کے بارے میں علم نہ ہو۔'' (۱۸۳)

شعرانی نے ابراہیم المہولی سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں "ساری دنیا فقیر یعنی صوفی کے دِل ہیں سٹ کرآ جاتی ہے تو صوفی اسے اپنے دِل ہیں دکھے لیتا ہے اس سے یہ بھی بات ثابت ہوتی ہے کہ جب انسان کا دِل دنیا دی آلائٹوں سے پاک ہوجائے تو وہ ایک بڑے شخشے کی طرح ہوجا تا ہے جب اس کے سامنے آسان اور زمین آتے ہیں تو ان کا عس اسے اپنے دِل میں نظر آتا ہے۔''(۱۸۵)

علی الخواص سے منقول ہے ٔ وہ کہتے ہیں' دکسی بھی انسان کا ایمان اس وفت تک کمل نہیں ہوتا جب تک غائب چیزیں بھی اس کے سامنے حاضر چیز وں کی طرح نہ ہوجا کمیں۔'' (۱۸۲)

محمر ضیف اللہ الجعلی السوڈ انی کہتے ہیں''اولیاء کا کشف دوسم کا ہوتا ہے' بعض تو وہ ہیں جو لوح تک میں نظر کرتے ہیں اور اس میں کوئی تغیر و تبدل نہیں ہوتا جیسا کہ علی الخواص بعض ایسے ہوتے ہیں جو ایسے الواح پر نظر ڈالتے ہیں جن میں تغیر و تبدل آتار ہتا ہے' ایسے الواح کی تعداد تمن سوساٹھ ہے۔ اب جب یہ ولی کی چیز کے بارے میں اطلاع وے اور وہ چیز واقع نہ ہوتو اسے جموٹا گال نہیں کرنا چاہئے بلکہ یہ کہنا چاہئے کہ اس نے ان الواح پر نظر ڈالی ہے جن میں تغیر و تبدل ہوتا رہتا ہے۔' (۱۸۷)

آپ و کیھ سکتے ہیں کہ یہ کس طرح کی خرافات 'بیہودگی اور فیجی ہا تیں ہیں۔

ابن العربی اور اس کے کمتب فکر کے لوگ اس طرح کی باتیں عام طور پر کرتے رہتے ہیں۔ ان کے مکتب فکر کی کوئی بھی کتاب اٹھائی جائے تو وہ اس طرح کی خرافات اور ڈھکوسلوں سے بھری نظر آئے گی۔ ابن عربی کہتے ہیں ' علم لڈنی کا تعلق الہٰیات سے ہوتا ہے' رحمت کا حصول ای کے ذریعے ممکن ہوتا ہے۔ علم المنور ۔ بیعلم ملاً الاعلیٰ بیں آ دم علیہ السلام کے وجود سے بھی ہزاروں ہر قبل کا ہے۔ جمع تفریق کاعلم' بیتو بحر بے کراں ہے ۔ لوح محفوظ بھی اس کا ایک حصہ بی ہے ۔ عقل اڈل ای سے استفادہ کرتی ہے اور ملاء الاعلیٰ پر موجود سب لوگ بھی اس کا ایک حصہ بی ہے ۔ عقل اڈل اس سے استفادہ کرتی ہے اور ملاء الاعلیٰ پر موجود سب لوگ بھی اس سے اعانت حاصل کرتے ہیں ۔ اس امت کے اولیاء کے علاوہ کسی کو بیعلم حاصل نہیں ہوا۔ بیعلم اس امت کے چھ ہزار ووسواولیاء کو حاصل ہوا۔ بعض اولیاء الیے ہیں جنہیں ان تمام علوم پر عبور حاصل تھا جیے بایز ید بسطا می اور مہل بن عبد اللہ ۔ بعض ایسے ہیں جنہیں ان علوم میں سے چند حاصل تھا جیے بایز ید بسطا می اور مہل بن عبد اللہ ۔ بعض ایسے ہیں جنہیں ان علوم میں سے چند ایک کاعلم بی حاصل ہے ۔ ' ( ۱۸۸ )

اپنا ایک اور رسالے میں ابن عربی لکھتے ہیں' انسانی روح جب پاک صاف ہوجائے تو
اے عالم بالا میں براہی بلند مقام حاصل ہوجا تا ہے۔ وہ روحانی مناظر دیکھتارہتا ہے وہ افلاک
اوران کے دوران کو بھی دیکھتا ہے۔ وہ دولوں کی گہرائی میں چھیی ہوئی بات کو بھی جانتا ہے۔ اس
پنتہ ہوتا ہے کہ کس وقت کون' کیا سوچ رہا ہے؟ کیا حرکات اس سے سرز دہورہی ہیں۔ پھر جب
اس کی توجہ اس سے بلند مقام کی طرف ہوتی ہے وہ اس سے اعلیٰ مقامات بھی حاصل کرتا ہے تو اس
پرالی انوار پردتی ہیں۔ و نیااس کے سامنے روشن ہو کر آجاتی ہے۔ وہ اس و نیا کود کھ کریے ہتا دیتا ہے
کہ کیا ہو چکا اور کیا ہونے والا ہے؟ وہ چھی باتوں کو بھی پھر جان لیتا ہے اور دِن رات کا کوئی بھی
معالم اس سے چھیا نہیں رہ سکتا۔'' (۱۸۹)

ایک اور مقام پر مزید کہتے ہیں'' حق تعالیٰ جس کے کان اور آنکھیں بن جا کیں تواس کے کوئی چیز چھی کیے روسکتی ہے؟''(۱۹۰) مزید کہتا ہے'' ولی عالم غیب تک پہنچتا ہے تو دیکھا ہے کہ وہاں فرشتے قلم پکڑے لوحِ محفوظ پہ پچھ لکھ رہے ہیں۔(۱۹۱) بعض صوفی ایسے ہوتے ہیں جولوحِ محفوظ کوستقل دیکھتے رہتے ہیں اور بعض ایسے ہوتے ہیں جو کھی بھی دیکھتے ہیں۔''(۱۹۲) ابن عربی نے اپنی کتاب میں جنید بغدادی کے حوالے نے قل کیا کہ دہ کہتے ہیں'' عارف دہ ہے جوتمہاری خاموثی کے باوجووتمہارے ول کے رازیتادے۔'' (۱۹۳)

ابن عربی نے اپنی ایک کتاب میں ریبھی وضاحت سے بیان کیا کہ صوفی غیب کے امور پر
کیسے مطلع ہوتا ہے؟ چنانچ لکھتا ہے ''صوفی کاعلم اطلاع ادر کشف و جملی کے طریقے پر ہوتا ہے۔ یہ
جملی دوطرح کی ہوتی ہے'یا تو یہ جملی آسان سے اس کے قلب پر نازل ہوتی ہے ادریاوہ صوفی اس جملی
کو حاصل کرنے کیلئے آسانوں پر جاتا ہے۔'' (۱۹۴)

ایک ادر مقام پر کہتا ہے''خلیفہ کی ذات میں عقل کی صورت نظر آتی ہے تو اس کے سامنے سارے اسرار درموز ادر لکھے ہوئے تمام علوم لوح کی شکل میں آجاتے ہیں۔'' (190)

سیابن عربی کے اقوال اور آراء ہیں۔اس کے بیا قوال اتنے واضح ہیں کہ انہیں سیھنے کیلئے کسی تشریح کی ضرورت نہیں ہوتی۔ ہر لفظ اپنے معنے میں کھمل ہے اور ہر بات قرآن و حدیث کے منافی ہے۔

ابن عربی کے شاگر دمحمہ بن آخق القونوی المتونی 673 ھے کہتے ہیں کہ کامل ولی اور جے اللہ تعالیٰ جا ہیں دولو پر محفوظ پر مطلع ہونے کے بھی اہل ہوتے ہیں بلکہ مقام آلم پر بھی ان کی نظر ہوتی ہے۔ بلیس تقدیر کا پیتہ ہوتا ہے اور کسی بھی کام کے واقع ہونے ہے۔ بلیس تقدیر کا پیتہ ہوتا ہے اور کسی بھی کام کے واقع ہونے ہے بیا بی انہیں اس ہے آگا ہی ہوتی ہے۔ "(191)

شہاب الدین سردردی کہتے ہیں 'انبیاءاوراولیاء کیلئے غیب کی چیزوں پر مطلع ہونا آسان ہوتا ہے اس لئے کدان کانفس ماتو فطری اعتبار سے تو کی ہوتا ہے یاعلوم اور طریقت کے ذریعے سے قو کی ہو جاتا ہے۔ تو مضمرات ان کے سامنے کھل کر آ جاتی ہیں'اس لئے کدان کانفس مضبوط شخشے کی طرح ہوتا ہے جہاں آہیں ہر چیز کانفش نظر آتا ہے۔ ان کے اصاسات پرایک شبیہ ظاہر ہوتی ہے جو ان سے انتہائی ول پذیر انداز میں خطاب کرتی ہادران کے سامنے انتہائی معز زصورت میں چیش ہوتی ہے۔ بعض دفعہ غیب کا تو لئے کہا تو ان کے اور ان کے سامنے انتہائی معز زصورت میں چیش ہوتی ہے۔ اور ان کے سامنے انتہائی معز زصورت میں چیش ہوتی ہے۔ اور ان کے سامنے انتہائی معز زصورت میں چیش ہوتی ہے۔ اور ان کے سامنے ہیں ہوتی ہے۔ اور ان کے بارے میں بتادیتے ہیں۔ '(۱۹۵)

لسان الدین ابن الخطیب اپنی کتاب 'موضع'' میں لکھتے ہیں' کمام نفوس اپنی صفات کے اعتبارے ملاءاعلی سے مشابہت رکھتے ہیں۔ کا نئات اور اس سے متعلق تمام چیزیں ان نفوس میں نقش ہو جاتی ہیں۔ چھپے علوم ظاہر ہو جاتے ہیں اور عالم بالا اور اسفل کے تمام علوم کھل کر سامنے آ جاتے ہیں۔'' (19۸)

ای طرح داؤد بن محود القیصر ی کہتا ہے'' جب انسان کا وِل صاف خالص اور شفاف ہو جاتا ہے وہ لعب ولہواور لذت والی اشیاء سے اجتناب کرتا ہے تو اس کے باطن کی آنکھیں کھل جاتی میں اور غیب کی کرنیں اس کے سامنے ظاہر ہوتی میں۔ آسانوں کے دروازے اس کیلئے کھول دیئے جاتے ہیں۔'' (199)

ترندی جو کہ حکیم کے نام ہے مشہور تنے کلھتے ہیں''اولیاء کی مخصوص علامات اوران کے علوم ہوتے ہیں' کچھ علوم جنہیں بیاولیاء جانتے ہیں' یہ ہیں؛ علم البدء ابتدا کا علم علم البیثاق' مقداروں کا علم' حروف کا علم ریر حکمت کے اصول ہیں اور بیعلم حکمت ہیں لیکن بیا ظاہر صرف اور صرف اکابر اولیاء یہ ہوتے ہیں۔'' (۲۰۰)

الجملی عبدالکریم کہتے ہیں" ہر قطب کو دنیا اور اس کے وجود میں تصرف کرنے کا اختیار ہوتا ہے۔قطب دِن رات میں ہونے والے ہر واقعے کو جانتا ہے اسے پرندوں کی زبانوں کا بھی علم ہوتا ہے۔ بلکہ شلی نے تو یہاں تک کہا تھا کہ اگر ایک سیاہ چیونٹی تاریک رات میں سیاہ پھر کے بیٹیے حرکت کرے اور مجھے اس کا پیتا نہ لگے تو میں بھی کہوں گا کہ میرے ساتھ میرے رب نے مرکیا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ میں یہ بات اس لئے کہوں گا کیونکہ اسے تو میری اجازت کے بغیر حرکت نہیں کرنی جا ہے۔ قومیری اجازت کے بغیر حرکت نہیں کرنی جا ہے۔ قومیری اجازت کے بغیر حرکت نہیں کرنی جا ہے۔ قومیری اجازت کے بغیر حرکت نہیں کرنی جا ہے۔ قومیری جا ہے تاہم کے بغیر حرکت نہیں کرنی جا ہے۔ قومیری جا ہے تاہم ہے۔ قومیری جا ہے تاہم ہے۔ قومیری جا ہے تاہم ہے تاہم ہے۔ قومیری جا ہے۔ آئے۔ تاہم ہے۔ قومیری جا ہے۔ تاہم ہے۔

اس طرح کی اور بھی بہت ساری خرافات ہیں گرچونکہ یہ ایک مختمر کتاب ہے البذا ساری باتوں کوتو اس میں شامل نہیں کیا جاسکتا۔ صوفحوں کا یہ تقیدہ ہے کہ وہ غیب پرآگاہ ہوتے ہیں 'وہ علم ماکان و ما یکون کا احاطہ کرتے ہیں اور انہیں آسان اور زمین کے درمیان ہونے والی ہر حرکت اور چیز کاعلم ہوتا ہے۔ ان شاء اللہ ہم اس بارے میں ایک اور باب کوقائم کریں گے اور اس معاسلے کو

مزیرتفصیل کے ساتھ وہاں بیان کریں گے۔

## ولی اور نبی کے درمیان مساوات

شیعوں کی طرح صوفی بھی ولایت اور نبوت کو برابر سیحتے ہیں بلکہ وہ ولایت کو نبوت اور رسالت پر افضل بھی سیجھتے ہیں۔ یہاں ہم چندعبارات کونقل کریں گے جس سے ہمیں اپنی بات سمجھانے میں مدد ملے گی۔

لیان الدین الخطیب کہتے ہیں' ولایت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ولی کو اتنا قریب کرے کہ اتنا قریب کرے کہ اتنا قریب کرے کہ اتنا قریب نی بھی نہ ہو۔اللہ تعالیٰ اسے تمام معاملات ہیں اپنا نائب مقررے کرے' تو ولی بہت سے امور میں نبی کے مساوی ہوتا ہے۔مثلاً ولی بھی علم کسبی طریقے سے حاصل نہیں کرتا، بلکہ اسے علم وہبی طریقوں سے حاصل ہوتا ہے۔ولی ہے بھی نبی کی طرح ایسے افعال صادر ہوتے ہیں جو عام لوگوں سے صادر نہیں ہوتے ہیں'

نصل بن عیاض منی کے ایک پہاڑ پر کھڑے تھے تو کہنے گئے''اگر اللہ کا کوئی ولی اس بہاڑ پر کھڑ اہواوراس پہاڑ کو چلنے کا تھکم دے دے تو یہ پہاڑ چل پڑے گا۔ان کی یہ بات سنتے ہی منیٰ کے اس پہاڑ میں حرکت آگئی اور دہ چلنے لگا بنصیل بن عیاض نے کہا ابھی تو میں نے تہیں چلنے کا نہیں کہا'رک جاؤ۔ چنانچہ وہ پہاڑ ڈک گیا۔

ای طرح ولی ان چیز ول کوئن سکتا ہے اور دیکے سکتا ہے جنہیں عام طور پرلوگ ئن اور دیکے نہیں سکتے موفی اور ولی کے درمیان فرق اللی خطاب میں ہوتا ہے۔ دونوں کی معراج میں فرق ہوتا ہے۔ اگر چہ اصول بعنی مقامات کے اعتبار سے وہ دونوں اکٹھے ہوتے ہیں لیکن نی نو راصلی کے ذریعے معراج کرتا ہے اور ولی اس نو راصلی سے حاصل کر وہ نور سے معراج حاصل کرتا ہے۔ وہ دونوں اگر چہا کہ بھی مقام پر چینچے ہیں لیکن ان کے مرتبہ اور مقام میں فرق ہوتا ہے۔ نی فتا اور بقائم جمع اور فرق والے مقام پر کھڑ اہوتا ہے اور ولی اپنے نبی کی روحانیت کے ذریعے سے ان مقامات کو حاصل کرتا ہے۔ بان جو مجمداً کی کو حاصل کرتا ہے۔ ان مقامات کا مشاہدہ کرتا ہے۔ بان جو مجمداً کی

امت کے ادلیاء ہیں تو جیسے ان کے نجھ کی گھیے تمام انبیاء کے مقامات کے جامع ہیں تو اللہ تعالی نے ان کوتمام انبیاء کے مقامات کا دارث بنایا ان تک اپنا نور پہنچایا اور ان کی دساطت سے سارے انبیاء کو نبوت رسالت اور نور طا۔ پھر ادلیاء کرام دیگر انبیاء کے اس اعتبار سے مشابہداور شریک ہوتے ہیں کہ وہ انبیاء کی طرح حضور کے استفادہ کرتے ہیں اور نور عاصل ہیں۔ ای بات کی طرف حضور کے اشارہ فرمایا کہ میری امت کے اولیاء دیگر قوموں کے انبیاء کی طرح ہیں۔ یوادلیاء کر اور کی دلایت کے دارث ہوتے ہیں۔ آدم ادر لیں آئی اساعیل ہوسف موکی اور موکی علید السلام کی دلایت کے دارث ہوتے ہیں۔ لیکن سارے انبیائ کرام بیمقام حضور کے ذریعے حاصل کرتے ہیں موائے قطب کے کہ دہ براور است اس مقام تک پہنچتا ہے۔ (۲۰۲)

مزید کہتے ہیں اولیاء کے چار مقامات ہوتے ہیں 'سب سے پہلا مقام نبوت کی خلافت ہے'
دوسرا مقام رسالت کی خلافت ہے' تیسرا مقام اولوالعزم انبیاء کی خلافت ہے اور جوتھا مقام نتخب اور
چنیدہ انبیائے کرام کی خلافت ہے۔ نبوت کی خلافت علاء کو ملی 'رسالت کی خلافت ابدال کو ملی
اولالعزم یغیبروں کی خلافت او تادکو کی اور اللہ کے نتخب اور برگزیدہ انبیاء کی خلافت قطب کو کی۔ بحض
اولیاء ایسے ہیں جوانبیاء کے برابر ہوتے ہیں' بعض وہ ہیں جورُسل کے قائم مقام ہوتے ہیں۔ بعض
ادلوالعزم کے قائم مقام اور بعض اللہ کے نتخب اور چنیدہ بندوں کے قائم مقام ہوتے ہیں۔ (۲۰۱۳)
ادلوالعزم کے قائم مقام اور بعض اللہ کے نتی سام ہوتے ہیں۔ (۲۰۱۳)

ای بلیاد پر نهاجاتا ہے نه ولایت بوت اس ہے۔ اور بوت و جیت اس ہے۔ ہیں۔ کرام علیہ السلام حق کامظہر اور شیع ہیں۔ اور اولیاء کرام صدق کامظہر اور شیع ہیں۔ اولیاء کرام صدق کامظہر اور شیع ہیں۔ اولیاء کرام کو نبوی اشار وں کے ساتھ ممتاز کیا گیا 'نہیں حقیقت کی اطلاع ہوتی ہے قدی اسرار روحانی انوار اور از لی مشاہدات انہیں حاصل ہوتے ہیں۔'(۲۰۴)

ای طرح کمشخانوی بھی اپنی کتاب''جامع اصول الاولیاء''(۲۰۰۰) میں یہی ہات کہتا ہے۔ ایک اور صوفی اس بات کو مزید وضاحت کے ساتھ کہتا ہے'''؛ خصوصیات نبی کی ہیں وہی خصوصیات ولی کی ہیں۔''(۲۰۶)

مزيده حضور پرافتراء باندھتے ہوئے ايك حديث تقل كرتا ہے جس كا اصل كے ساتھ كوئى

تعلق نہیں کہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں''اولیاء کا کلام انبیاء کے کلام کے برابر ہے۔''(۲۰۷)

# ولی کی نبی پرفضیلت

ان لوگوں نے صرف انہی بیبودہ عقائد ونظریات اور خرافات پر انتخانہیں کیا بلکہ مزید خلو کرتے ہوئے دلایت کو نبوت اور رسالت سے افضل قرار دیا اور یہ بھی کہا کہ اولیاءا نبیاء اور رسل سے افضل ہوتے ہیں۔ چنانچہ صوفیوں کا ایک مشہور تول ہے''ہم نے ان سمندروں کی غوطہ خوری کی ہے کہ انبیاء بھی جن کے ساحلوں پر کھڑے ہیں۔'' (۲۰۸) ایک اور صوفی ای طرح کی ایک بات کہتا ہے'' اے انبیائے کرام لقب تو تمہیں مل گئے گر ہمیں وہ کچھ عطا ہوا جو تمہیں بھی نہ ہوا۔'' (۲۰۹)

بسطای ہے منقول ہے کہ وہ کہتا ہے''اللہ کاتم میراجسنڈ امحد کے جسنڈ ہے ہے بھی عظیم ہے' میراجسنڈ انور کا جسنڈ اہے جس کے پنچے جنات اورانسان حتیٰ کے سب نبی بھی آتے ہیں۔''(۲۱۰) ای بات کوبعض نے ایک شعر میں بیان کیا جس کا ترجمہ یہ ہے''نبوت کا مقام برزخ کی طرح ہے کہ وہ رسول سے قوبالاتر مگرولی ہے نئچے ہے۔''(۲۱۱)

مزید کہتے ہیں''ولایت سب سے او نچا آسابی ہے جواس کی تیرا کی کرتا ہے وہ مطلع ہوجاتا ہے اور جو مطلع ہوجاتا ہے اسے علم حاصل ہوجاتا ہے اور جھے علم حاصل ہوجاتا ہے وہ معرفہ نہیں ہوتا' میں اپنے آپ کو بدل لیتا ہے۔ بیدوہ ولی ہیں جے لوگنہیں جائے 'بیرہ وہ کرہ ہے جو معرفہ نہیں ہوتا' کسی صورت میں قیرنہیں ہوتا' ہر حالت میں وہ غربت والالباس پہنتا ہے۔ خوشحالی ہویا تگلدتی اس کی حالت پر بھی کوئی فرق نہیں آتا۔ ایک ون اس کی حالت خوشحالی والی ہوتی ہے تو دوسرے ون تیکھرتی والی۔ اس کا ظرف اتنا کشادہ ہوتا ہے کہ وہ ان محاملات کو خاطر میں ہی نہیں لاتا۔ (۲۱۲) دولات ہوتی ہوتا ہے جی رسالت پوت سے سرفراز فرماتے ہیں جو والی ہے گا حکام میں سے ہواور جے چا ہے ہیں رسالت پہر فرز زفرماتے ہیں وولایت کا حکام میں سے ہواور جے چا ہے ہیں رسالت پہر مرز فرماتے ہیں اور یہ بھی ولایت کا حکام میں سے ہور سول کیلئے ضروری ہے کہ وہ نبی

ہؤاور ہرنی کیلئے ضروری ہے کہ وہ ولی ہو۔ای طرح ہررسول کیلئے بھی ضروری ہے کہ وہ ولی ہو۔ تورسالت بھی ولایت بی کا ایک مقام ہے فرشتوں میں رسالت دنیا اور آخرت دونوں میں ہوتی ہے گرانسان میں رسالت صرف دنیا میں ہوتی ہے آخرت میں نہیں ہوتی۔ جب انسان آخرت میں جنت یا جہنم میں داخل ہوجا کیں گے تو شریعت والی نبوت تو ختم ہو جائے گی گرنبوتِ عامہ چاتی رہے گی۔

اصل میں رسالت احکام خداوندی کا نام ہے احکام خداوندی کو پہچانے کا نام ہے۔ رسالت کی حقیقت میں ہے کہ کوئی شخص مشکلم کے کلام کوسا مع تک پہنچائے۔ بیدا یک حالت ہے مقام نہیں ہے۔ جب میر پہنچا م پہنچ جائے تو رسول کا کام ختم ہوجاتا ہے اور اس کے بعد سے پیغام کو پہنچانے کیلئے اسے نیا تھم دیا جاتا ہے۔ (۲۱۳)

بخلاف ولایت کے کہوہ بھی بھی خم نہیں ہوتی۔ وہ زبانداور مکان کے ساتھ محدود نہیں ہوتی اور ہرکی کیلئے عام ہو عتی ہے۔ اللہ تعالی نے بھی اپنے لئے نبی اور رسول کا لقب پند نہیں کیا بلکہ ولی کا لقب پند کیا اور قرآن پاک میں اس کا استعال ہوا ہے۔ چنا نچہ ارشاد خداوندی ہے "اللہ ولی المذین آمنو"ای طرح ایک اور مقام پرارشاد ہے" ریالولی المحصید ، تو یہ لفظ لینی ولی الب بھی باتی ہے اور دنیا اور آخرت میں یہ لفظ چارا ہے گا۔" (۲۱۲)

ان کاعقیده یوی ب کردلی دوشم کے علم جانا ہے۔ شریعت کاعلم اور حقیقت کاعلم یعنی ظاہر اور باطن کاعلم۔ سنزیل اور تاویل کاعلم ۔ جبکدر سول رسول ہونے کے اعتبار سے علم ظاہر شریعت اور ای علم ۔ سنزیل اور تاویل کاعلم ۔ جبکدر سول رسول ہونے کے اعتبار سے علم ظاہر شریعت اور ای ای علم سے دافق ہوتا ہے جواس پر اللہ کی طرف سے تازل کیا جاتا ہے۔ ''جب آ ، پ کسی نبی کو دیکسیں کدوہ شریعت سے ہٹ کرکوئی کلام کر رہا ہوتا ہے وہ اس وقت ولی اور عارف کی حیثیت سے کلام کر رہا ہوتا ہے۔ اس لئے عارف ہونے کی حیثیت سے اس کا مقام زیادہ کامل اور کمل ہوتا ہے بنبیت رسول کے۔'' (۲۱۵)

ای طرح ان کے عقائد میں بی بھی شامل ہے کہ ولی اور رسول اس فرشتے کے ذریعے علم حاصل کرتے ہیں جو اُن پراللہ کی طرف سے نازل کیا جاتا ہے۔ تی اور رسول براور است اللہ تعالیٰ م

ے علم حاصل نہیں کرتے۔ جبکہ ولی معرفت اور علم وہاں سے حاصل کرتا ہے جہاں سے میفرشتے حاصل کرتے ہیں بعنی اللہ تعالیٰ کی ذات سے براہِ راست ۔ گویا ''رسول اور نبی جوصاحب شریعت ہواس کا مرجع بھی ولایت اور علم ہے۔''(۲۱۷)

ابن عربی انتہائی واضح اورصری الفاظ میں کہتا ہے جس میں کسی بھی قتم کی تاویل کی مخواکش نہیں'' انبیاءاور رسول' خاتم الرسل کے چراغ ہے روثنی حاصل کرتے ہیں اور سارے اولیاء خاتم الاولياء کے جراغ ہے روشیٰ حاصل کرتے ہیں۔ رسول جود کیھتے ہیں وہ خاتم الاولیاء کے جراغ ہے دیکھتے ہیں اس لئے کررسالت اور نبوت یعنی نبوت تشریعی ختم ہوجا نمیں گی اوران کا سلسلہ رُک حائے گا۔ جبکہ ولایت بھی ختم نہیں ہوگی ۔ پس جتنے بھی رسول ہیں' ولی ہونے کے اعتبار ہے وہ خاتم الاولیاء کے چراغ ہے روشی حاصل کرتے ہیں۔ جب وہ روشنی حاصل کرتے ہیں تو اس کے علاوہ اوراولیاء کیسے حاصل نہیں کرتے؟ اگر چہ خاتم الاولیاء احکام کے اعتبارے خاتم الرسل کی شریعت کا تابع ہوتا ہے گراس کی وجہ ہے اس کے مقام پر کوئی فرق نہیں پڑتا اور کسی بھی طرح اس کے مقام میں کی نہیں آتی۔اگر چدایک اعتبارے وہ خاتم الرسل سے مرتبے میں کم موجاتا ہے تو کسی اور مقام يرخاتم الاولياء خاتم الرسل سے بلند ہوجاتا ہے۔ سمجھانے كيلئے حضورً نے نبوت كى تشبيدا ينثوں كى بنى د بوارے دی کرده د بوار کمل ہو چکی تھی اس میں صرف ایک اینٹ رکھنے کی گنجائش تھی اور دہ اینٹ حضوری ذات اقدس تھی گرید کہ حضوراس کود کھے نہیں رہے تھے جیسا کہ آپ نے خود کہدویا ایک اینٹ کم تھی' جبکہ خاتم الاولیاء کواس کی رؤیت حاصل ہوتی ہے' وہ معالمے کواس ہے بھی زیادہ باریک بنی ہے دیکتا ہے اسے دیوار میں دوانیٹوں کی جگہ خالی نظر آتی ہے بیرانیٹیں سونے اور چاندی کی ہوتی ہیں۔وہ اُن اینوں کود کھتا بھی ہے جواس دیوار میں کم ہیں ایک اینٹ سونے کی اور ایک اینٹ جاندی کی۔ وہ اینے آپ کوان وونوں اینٹوں میں سے ایک کی مبلّہ پر و کیمد ہاہوتا ہے۔ایک اینٹ سے رسالت ختم ہوتی ہے اور دوسری سے ولایت ختم ہوتی ہے۔ان دواینوں میں ے ایک این خاتم الرسل اور ووسری این خاتم الانبیاء ہے۔اب وہ و بوار مسل ہوگئ۔ولی ک جانب سے دواینٹیں و کیھنے کی دجہ یہ ہوتی ہے کہ وہ خاتم الرسل کی شریعت کا تالع ہوتا ہے ظاہر کے

اعتبارے میر چاندی والی این ہے۔ چنانچہ ظاہری احکام میں وہ نبی کے تابع ہوتا ہے۔لیکن وہ الله تعالیٰ سے براہِ راست بھی علم حاصل کرتا ہے اور الله تعالیٰ کے علوم سے بھی مستفید ہوتا ہے۔ یہ باطنی علم ہے اور یہی اس سونے والی اینف کی جگہ پر ہوتا ہے۔ بیولی اس اصل اور بنیاد سے علم حاصل کر لیتا ہے جس بنیا و سے اللہ یا ک کامقرر کردہ فرشۃ علم حاصل کر کے رسول تک پہنچا تا ہے۔ اگرآپ کو بیا شارہ مجھ آگیا توسمجھ لیں کہ آپ نے علم نافع کا بہت بڑا حصہ حاصل کرلیا ہے۔ ہرنبی آدم علیہ السلام سے لے کرآخری نی تک وہ خاتم الانبیا کے چراغ سے نور حاصل کرتا ہے۔خاتم الانبياحضور اگرچة باس دنيا مسب ساتخر من تشريف لا كيكن حقيق اعتبار سات باس ے پہلے بھی موجود تھے چنانچ مشہور حدیث ہے کہ حضور قرماتے ہیں' میں اس وقت بھی نبی تھاجب كه آدم عليه السلام ياني اورمني كي درمياني حالت مين تقيه ''اسي طرح خاتم الاولياء بهي بي وه اس وقت بھی ولی تھے جب آ دم علیدالسلام پانی اور مٹی کے درمیان تھے۔ خاتم الاولیاء کے علاوہ دیگر ادلیاء بھی ای وقت ولی بے جب انہوں نے خدائی اخلاق حاصل کئے ۔خاتم الرسل کی نبعت خاتم الولايت كے ماتھ و يے بى ہے جيے كرد مگر انبيا اور سل كى طرف خاتم الرسل كى طرف ہے۔اس کئے کہ وہ ولی رسول اور نبی ہوتا ہے اور خاتم الاولیاءوہ ولی ہوتا ہے جو اصل مقام ہے مشاہد و مراتب کوحاصل کرتاہے۔" (۲۱۷)

جھے بھے بہتین آتی کہ کوئی شخص ابن عربی کے ان یادہ گوئیوں کا دفاع کیے کرسکتا ہے؟ کوئی شخص کیے بہتین آتی کہ کوئی شخص ابن عربی پرفوقیت نہیں دیتا حالانکہ اس کی بیرعبارات اور ہاتیں انتہائی واضح میں ، وہ خاتم الاولیاء کا ایک عہدہ قائم کرتا ہے اور اے فیوش و برکات کا منبع اور کورقر ار دیتا ہے 'مینی کہتا ہے کہ دیتا ہے' انبیاء اور رسل کے فیف کو بھی خاتم الانبیاء کے فیض سے مستبط قر اردیتا ہے 'مینی کہتا ہے کہ انبیاء اور رسل بھی خاتم الاولیاء ہے مدد حاصل کرتے ہیں۔ اس کے گھاٹ سے پانی پیتے ہیں' اس کے جراغ سے دوشی حاصل کرتے ہیں۔

شیخ الاسلام این تیمیہ نے بڑی تخی کے ساتھ اپنے رسائل اور کتب میں ابن عربی اور اس کے پیروکاروں کی خدمت کی ہے اس کے مسلک اور پنچ پر سخت رَ دکیا ہے اور واضح طور پر یہ بیان کیا کاسطرح کے عقائد کفریہ بیں اور اسلام میں ان کی کوئی مخبائش نہیں ہے۔ (۲۱۸)

شيخ الاسلام ابن تيريدًا ين فتاوي من لكيت بين فاتم الاولياء كالفظ باصل اور فرضى باس کی کوئی حقیقت نہیں ہے۔سب سے پہلے محمر بن علی انکیم التر فدی نے اس لفظ کو استعمال کیا۔ ابن حموی' این عربی اور دمشق کے بعض اور گمراہ لوگ اس لفظ کوایے لئے استعمال کرتے رہے۔ان تمام اوگوں کا دعویٰ بیتھا کہ بعض وجوہ کے اعتبارے وہ حضور کے بھی افضل ہیں۔اس طرح کے اور بھی کئ كفراور بہتان كى باتيں انہوں نے كى جيں ان سب باتوں كامقصد صرف اور صرف خاتم الا ولياء كا مقام حاصل كرنا تھا۔ان كے ذہن ميں بيہ بات تھى كەدە خاتم الانبياء تو ندين سكے تكر خاتم الاولياء تو بن سكتة بير\_اى سوچ اورفكر مين وه بميشه غلطال و پيجال رہاراس غير حقيقي مقصد اورغير اسلامي مقام كوحاصل كرنے كيلئے بزليات برآ مادہ رہے۔ حالانكدوہ ايك مغالطے كاشكار تي خاتم الانبياء حضورً كيلئ يفظاس لئے استعال كياجاتا ہے كاس بربہت اولدموجود إن جبكه خاتم الاولياء كيلئے كوئى ولیل اور شبوت موجود نہیں ہے۔اس امت کے اولیاء تو حقیقت میں مہاجرین اور انصار میں سے سابقون الاوّلون جيں اوراس امت ميں حضور کے بعد سب سے عظيم مُخصيت حضرت ابويكر"، پھر حفرت عرام ، پر حفرت عثال ، پر حفرت على بيل بهترين زماندوه زماند جس من حضور مبعوث ہوئے بھراس کے بعدوالاز مانہ پھراس کے بعدوالاز ماندے خاتم الاولیاء حقیقت میں وہ آخری مومن اورمتقی آ دی ہوگا جو قیامت ہے پہلے آئے گالیکن وہ خیرالا دلیاء تو نہیں ہوگا اس لئے کہ خیرالا دلیاءادر افضل الاولياء حضرت ابو بكرصديق، مجرحضرت عمرٌ على هذ الترتيب بير - (٢١٩)

قبل اس کے کہ ہم این عربی اور ان جیسے لوگوں کے پچھاور اقوال نقل کریں ہم ابن عربی کے بھی اور ان جیسے لوگوں کے پچھاور اقوال نقل کریں ہم ابن عربی اس جن خدا شعار کا حوالہ ویتا جا جی مقام پر فائز کرتا ہے اور پھر اس بات کو ٹابت کرتا ہے کہ خاتم الاولیاء کا مقام انبیاء اور رسل سے بھی زیادہ ہے ۔ چنا نچہ دہ کہتا ہے:

> ''میں بی خائم الاولیاء ہوں اور اس میں کوئی شک نہیں ہے مسح اور ہاشمی میرے ہی وارث ہیں

میں بی ابو بکر العتیق ہوں میں ہی ہرجہم اور روح کوتشکیل دیتا ہوں قرآن میں میرا ہی ذکر فصاحت ہے آیا ہے

جو خف دمی صرت کے بارے میں مجھ سے جھگڑا کرتا ہے میں اس کی عقل کو باندھ دیتا ہوں میرے یاس دہ تقویٰ ہے جو مجھے خبریں دیتا ہے

نیک اور متقی لوگ بھی اس معالمے میں میر اساتھو دیتے ہیں

وہ ہرواجب اورمتحب میں میری ہی اتباع کرتے ہیں۔"(۲۲۰)

اس طرح کی ادر بھی تشیبہات اور عبارات ہیں جنہیں ہم اس کتاب کے دوسرے جھے میں تفصیل سے بیان کریں گے۔

یہاں ہم عکیم ترندی کے حوالے سے پچھ ہا بیں نقل کرنا چاہیں گے۔ ابن عربی نے اپنا فلے فہ حکیم ترندی ہے اپنا فلے فہ حکیم ترندی بھی حکیم ترندی بھی اس بات کا قائل ہے کہ نبی علم اور معرفت کی ہاتیں اللہ کی جانب سے مقرر کردہ فرشتے کے ذریع ماصل کرتا ہے۔ حاصل کرتا ہے۔ حاصل کرتا ہے۔

عکیم ترفدی سے بوچھا گیا کہ نبوت اور ولا بت میں کیا فرق ہے؟ وہ کہتا ہے '' نبوت اور ولا بت میں کیا فرق ہے؟ وہ کہتا ہے '' نبوت اور ولا بت کے درمیان فرق بیر ہے کہ نبوت وہ کلام ہے جواللہ تعالیٰ ہے وہی کے ذریعے جدا ہوتا ہے اور اس کے ساتھ اللہ کی طرف سے روح بھی اس میں شامل ہوتی ہے 'وی ختم ہو جاتی ہے نیکن ولا بت اس سے مختلف معاملہ ہے۔ خدا تعالیٰ کی جانب سے ساتھ وہ روح بھی ختم ہو جاتی ہے ' نیکن ولا بت اس سے مختلف معاملہ ہے۔ وہ کلام ذات خدا وند زب سے ساتھ سکیت ہوتا ہے اور ولی اسے سمجھ لیتا ہے۔ وہ کلام ذات خدا وند زب سکیت پر نازل ہوتا ہے اور اس کے ساتھ سکیت بھی ہوتی ہے ' یہ سکیت دلی کے وِل کی سکیت پر نازل ہوتی ہے نہ سکیت دلی کے وِل کی سکیت پر نازل ہوتی ہے اور اس کے ماتھ سکیت بھی ہوتی ہے ' یہ سکیت دلی کے وِل کی سکیت پر نازل ہوتی ہے اور اس کے ماتھ سکیت ہوتی ہے نہ سکیت ہوتی ہے اور اس کے ماتھ سکیت ہوتی ہے اور پیغام خداوندی کو جان اور سمجھ لیتا ہے۔ (۲۲۱)

پھر حکیم ترندی خاتم الاولیاء کا ذکر کرتے ہوئے کہتا ہے'' جب اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی کواس و نیا سے اٹھالیا تو پوری امت میں چالیس صدیق بنائے گئے جن پر دنیا قائم ہے اور جوحضور کے اہل بیت میں سے ہیں۔ جب بھی ان میں سے کوئی ایک فوت ہوتا ہے' دوسرااس کی جگہ لے لیتا ہے۔ یہاں تک کہ جب چالیس کی تعداد پوری ہوجائے گی اوراس دنیا کے خاتے کا وقت قریب آجائے گا تا اللہ تعالیٰ ولی کو بھیجیں گئے الیاولی جواللہ کا منتخب اور برگزیدہ ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ اے اپنے قرب سے نواز تے ہیں اس کے پاس وہ سارے اختیارات ہوتے ہیں جواولیاء کے پاس ہوتے ہیں۔اسے اللہ تعالیٰ خاتم الاولیاء کے مقام پر فائز کریں گے۔

وہ قیامت کے دِن تمام اولیاء پراللہ کی طرف ہے جت ہوگا۔ تم ولایت کی وجہ ہے اے وہ تمام خصوصیات حاصل ہوں گی جوخم نبوت کی وجہ سے حضور کو حاصل ہو ہیں۔ ان کا کوئی بھی دخم ن اس کے خبیر پہنچ پائے گا اور کسی بھی شخص کیلیے ان کی بات مانے اور ان کی برکات ہے اپنا حصہ لینے کے علاوہ کوئی چارہ نہیں ہوگا۔ جب قیامت کے دِن سارے اولیاء ظاہر ہوں گے اور وہ ولایت اور عبودیت کی صداقت کا نقاضا کریں گےتو وہ خاتم الاولیاء کے پاس اس حقیقت کو پائیں گے۔ خاتم الاولیاء ان پر لیخی تمام اولیاء پر اور ان کے علاوہ تمام موصدین پر اللہ کی طرف سے جمت ہوگا۔ ان کا سر دار ہوگا اور تمام اولیاء کی قیادت کرے گا۔ جس طرح خضوراً نہیاء کی قیادت کریں گئا وہ جس طرح اولیاء کی قیادت کریں گئا ہوں کہ ان کا سر دار ہوگا اور تمام اولیاء کی قیادت کریں گئا ہوں کہ سارے اولیاء علی اعتبار ہے اس کے فضل اور تمذور کی گئا ہو جا کیں گے۔ آخرت کے تمام مقامات میں اس کو بمیشہ اولیت اور فضل اور تفوق کے قائل ہو جا کیں گے۔ آخرت کے تمام مقامات میں اس کو بمیشہ اولیت اور فضل سے بہلے اس کے ابتدا میں فرک نیارہ شفاعت بحث اولیاء میں اس کو بمیشہ اولیاء میں سے سے بہلے اس کا نام لیاجائے گا۔ '(۲۲۲)

کسی شخص نے سوال کیا کہ اس کا مقام کیا ہوگا؟ تو تھیم ترفدی نے بتایا''وہ اولیاء کے اعلیٰ ترین از ل پر فائز ہوگا۔کوئی بھی اس کی ہمسری نہیں کر سکے گا۔وہ بادشاہ کے دربار میں وزیرول کی طرح ہوگا اور وہ فزائن تی سے ہدایا اور تحا گف دے گا۔کسی نے سوال کیا خزائن سعی کیا چیز ہیں؟ تکیم ترفدی نے کہا تین قتم کے خزائن ہیں ایک کا نام خزائن المنن ہے نیہ اولیاء کیلئے ہیں۔ ایک سے خزائن القرب نیا نہیاء کیلئے ہیں۔ فاتم ایک ہے نے اگر اسلامی کے نے اور ایک ہے خزائن القرب نیا نہیاء کیلئے ہیں۔ فاتم

الاولیا و نزائن اکمنن اور نزائن القرب کے درمیان ہے۔ بیان دونوں کے درمیان تعلق اور واسطے کا کام کرتا ہے۔ انبیاء کے مقام اور ان کے مراتب اس کے سامنے ہوتے ہیں اور بیان کے بدایا اور عطایا ہے بھی محظوظ ہوتار ہتا ہے۔'' (۲۲۳)

عكيم ترفدي ربعي كہتا ہے "اولياء مل سے ايك شخص اليا ہوتا ہے جوسب سے بلند مقام اور مرتبے کا حال ہوتا ہے۔اس کی ہر حرکت او عمل قبضہ خداوندی میں ہوتی ہے۔وہ خدا کے حکم اوراس کی مرضی ہے بی چلتا پھرتا ہے بولتا ہے سنتا ہے ویکھتا ہے ہاتھ یاؤں ہلاتا ہے حرکت کرتا ہے۔ زمین پراس کاشہرہ ہوتا ہے اور اللہ تعالی اے اپنی مخلوق کا امام بناتے ہیں۔ اولیاء کا جھنڈ ااس کے ہاتھ میں ہوتا ہے۔اہل ارض کوامان اس کی وجہ سے حاصل ہوتی ہے اور اہل سال کی نگاہ اس پر کئی رہتی ہے۔وہ جنت کا چھول ہوتا ہے خدا کا خاص ہوتا ہے اور اس کے راز واسر ار کا واقف ہوتا ہے۔وہ زمین پر خداکی لائھی ہے کداس کے ذریعے خداا پی محلوق کی تربیت کرتا ہے۔ وہ اینے دیدار کے ذر لیع مردہ دِلوں کوزندہ کرتا ہے مخلوق اس کے رائے پرچلتی ہے اور ایے حقوق کو پہنچانتی ہے۔ وہ ہدایت کی تنجی اورزمین پر چراغ کی مانند ہوتا ہے۔وہ اولیاء کے صحیفے کا مین اوران کا قائد ہوتا ہے۔ قیامت کے دِن حضور کے سامنے وہ اینے رب کی تعریف کرے گا۔ اللہ تعالیٰ اس کے دِل کے ذریعےمعاملات دنیا کو چلاتے ہیں۔خدانے اے این حکت سےنواز ااوراین تو حید کے ذریعے اس کی رہنمائی کی ۔اسے نفسانی خواہشات کے اتباع اور گمراہیوں سے پاک کیا۔اسے صحیفة الاولیاء کا مین بنایا اور ہرولی کے مقام کی پہیان کرائی۔اس نے ان اولیاء کوان کے منازل بارے آگاہی دی۔ یہ نیک لوگوں کاسر براہ نیار یوں کی شفااور طبیبوں کا امام ہے۔اس کا کلام ولوں کو گویا قید کر لیتا ہادراس کے دیدار سے نفوس کوشفالمتی ہے۔اس کی آمذخواہش نفسانی کا خاتمہ ہادراس کا قرب گندگیوں سے پاکی کا ذریعہ ہے۔ بیرہ بہارہے جس کا نور ہمیشہ اپنے جوبن پررہتا ہے۔ وہ غار ہے جس كى طرف برجولا بعثكا پناه ليتا ہے۔ بيده كان ہےكہ بركوئي اپنا حصه لينے اس كى طرف آتا ہے۔ یوسی اور باطل کے درمیان حدِ فاصل ہے۔ یہی صدیق ہے یہی فاروق ہے۔ یہی ولی عارف اور محدث ب\_الله كى زين بربيا يك وقت يس ايك بى بوتا بـ (٣٢٣)

متاخرین صوفیا اس ہے بھی زیادہ دضاحت کے ساتھ اس بارے گفتگو کرتے ہیں۔ چنانچہ داؤدقیصری کہتا ہے'' نبوت ایک بڑے اور کھمل دائرے پر شمثل ہے۔ اس دائرے کے اندر بہت ہے اور دائر ہے بھی ہیں جواس ہے مختلف اور محیط کے اعتبار سے بھی فرق کے ساتھ ہیں۔ یہ بات واضح ہے کہ ظاہر 'باطن کے ذریعے ہی تائید' قوت 'قدرت 'تصرف ادرعلوم حاصل کرتا ہے۔ ظاہر' باطن کے بغیر کچھ بھی نہیں اور بذات خود وہ کوئی مقام بھی حاصل نہیں کرسکتا۔ باطن مقام ولایت ے۔ اور ولایت کالفظ ولی سے ماخوذ ہے جس کامعنی قریب ہونا ہے۔ ولی کالفظ صبیب اور دوست کے معنے میں بھی استعمال ہوتا ہے۔تو ظاہر نبوت ہے اور باطن ولایت ہے۔ نبوت کا باطن ولایت ہادریہ ولایت بھی عام اور خاص دوقسموں پر ہے ولایت عامرتو ہراس مخص کو حاصل ہے جواللہ تعالی پرایمان لائے ادر نیک اعمال کرے۔ ولایت عامہ میں عام لوگ شامل ہیں اور ان کے مراتب بھی مختلف ہیں۔ان کے بارے میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں"اللہ و لمی الذین امنو . "اللہ ایمان والوں کا ولی ہے۔ دوسری قتم ولا یت خاصہ کی ہے جس میں صرف سالکین واصلین شامل ہوتے ہیں۔ولی وہ فانی چیز ہے جے ہمیشہ بقار ہے گا۔اگر چہ فنااس کولازم ہے کیونکہ فناکے ذریعے ہی انسان حق تعالیٰ سے علیحدہ ہوتا ہے اور فنا ہی انسان اور اللہ تعالیٰ کے درمیان فرق ہے۔لیکن چونکہ بیحق تعالی کے ساتھ قریب اور ملحق ہوتا ہاس لئے اسے بقابھی حاصل ہوتا ہے۔اس لئے وہ خدا تعالیٰ کے انتہائی قریب ہوتا ہے اور اسے بیقرب ہمیشہ حاصل رہتا ہے۔ گویا یہ بہت ہے دائرے ہیں اولیاء کا دائرہ نبوت کے دائرے سے بڑا اور کمل ہےاس لئے نبوت توختم ہوگئ گر ولایت ابھی بھی باتی ہے۔ولی اللہ تعالیٰ کے ناموں میں سے ایک نام ہے بی نہیں ہے۔ جب ولایت اینے دائرہ کاراورا حاطم کے اعتبار سے نبوت سے بوی ہوگئ تو بیا نبیاء اور اولیاء دونوں کو شامل ہے۔انبیاءوہ اولیاء میں جوحق پر فنا ہو گئے حق کو لے کر چلے جنہوں نے غیب اور اسرار کی باتوں کی خبر دی۔اس لئے ولایت کے کمال کی کوئی انتہائییں ہے اور اولیاء کے مراتب بھی لامتما ہی يں۔"اس طرح كى اور بھى باتيں بين جنہيں بينام نهاد صوفى ذِكركرتے رہتے ہيں۔(٢٢٥) ابن عربی کا ایک اورشیعه شاگرد بھی ای طرح کی بات کرتا ہے جس طرح داؤد قیصری نے کی'

چنانچہوہ کہتا ہے'' در حقیقت ولایت باطن نبوت ہے۔ نبی رسول اور ولی کے درمیان فرق بیہ ہے کہ نبی اور رسول کو گلوق کے ظاہر میں شریعت کے لحاظ سے تصرف کا اختیار ہے جبکہ ولی کوان کے باطن اور حقیقت میں تصرف کا اختیار ہے۔اس لئے کہا جاتا ہے کہ نبوت تو منقطع ہوگئ کیکن ولایت بھی بھی منقطع نہیں ہوگی۔''(۲۲۲)

عزیزالدین بن محمد النسفی التوفی 671ھ اپن کتاب ''زبدۃ الحقائق'' میں لکھتا ہے ' ''صوفیوں کے ایک گروہ کا خیال ہے کہ ولایت نبوت سے افضل ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ نبوت کا باطن ولایت ہے اور ولایت کا باطن علم خداوندی ہے۔'' (۲۲۷)

ای طرح النفی اپی ایک اور کتاب "الانسان الکامل" (۲۲۸) میں بھی اس طرح کی باتیں کو ستا ہے۔ النفی کی ایک اور کتاب ہے "کشف الحقائق" اس میں وہ کہتا ہے "اے عارف جان لو کہ ما ہوتے ہیں مکماء انبیاء اور اولیاء۔ کیم وہ ہوتا ہے جے چیزوں کی طبیعت کے ما تھ ساتھ الحقائق کا اور ان کے مزاج کاعلم ہو۔ ہی وہ ہوتا ہے جے چیزوں کی طبیعت کے ساتھ ساتھ اس کے ساتھ ساتھ خواص کا بھی علم ہو۔ ولی وہ ہوتا ہے جے اشیاء کی طبیعت اور خواص کے ساتھ ساتھ خائن کا ساتھ خواص کا بھی علم ہو۔ اس سے یہ بات خابت ہوتی ہے کہ دنیا میں کوئی بھی شخص ایسا نہیں ہے جس کاعلم اور جی علم ہو۔ اس سے یہ بات خابت ہوتی ہے کہ دنیا میں کوئی بھی شخص ایسا نہیں ہے جس کاعلم اور قوم وہودات میں پائی جاتی ہے اور تجلیات خدا وندی دو تم پر ہیں ، تجلی عام اور تجلی خاص ہے جس کے بارے میں بائی جاتی ہے اور تجلی خاص سے مراد و لی ہے۔ یہ دلا بہت خدا کا وصف ہے جس کے بارے میں خداخووا پئی کتاب میں کہتا ہے "اللہ ہی و لی ہے وہی مردوں کو زندہ کرتا ہے وہی ہر چیز پر قادر ہے اور اس کاعلم ہر چیز پر محیط ہے۔ "اللہ ہی ولی ہے وہی مردوں کو زندہ کرتا ہے وہی ہر

ایک اور مقام پراپئی کتاب میں لکھتا ہے''معرفت کی تین اقسام ہوتی ہیں' پہلی قتم کمی چیز کی طبیعت کی معرفت' بیا نبیاء کا مرتبہ ہے۔ طبیعت کی معرفت' بی حکماء کا مرتبہ ہے۔ دوسرا کسی چیز کی خاصیت کی معرفت' بیا نبیاء کا رتبہ ہے۔ تیسرا کسی چیز کی حقیقت کی معرفت' بیاولیاء کا مرتبہ ہے۔ اور جان لو کہ اہل وحدت نے نبی کو حکیم پر فضیلت دی ہے اور ولی کو نبی پر فضیلت دی ہے۔ ہرنبی حکیم ہوتا ہے اور ہرولی نبی ہوتا ہے۔ لیکن ہر نبی ولی نہیں ہوتا۔'' (۲۲۰) ای طرح ایک اورمشہورصوفی سعدالدین حوی اپنی مثنوی میں کہتا ہے' ولایت کی واؤنبوت کی نون کی نسبت اللہ تعالیٰ سے زیادہ قریب ہے۔ای قربت کی وجہ سے ولایت نبوت سے افضل ہے۔ پھروہ بیاشعار نقل کرتا ہے جن کا ترجمہ بیہے:

> \* كلمدولايت كايبلاحرف واؤج اورواؤ كادرمياني حرف الف ب اےمریدتواں نقطے کو تمجھ لے

نبوت کا حرف اوّل نون ہے اورنون کے درمیان میں حرف واو آتا ہے

توبیہ بات ثابت ہوئی کہ نبی کا قلب اور ولی کی روح اللہ تعالیٰ کی ذات ہوتی ہے۔'' (۲۳۱)

توبیصوفیوں کے عقائد ہیں جودہ ادلیاءاور ولایت کے بارے میں رکھتے ہیں۔ یہ ہوبہو شیعوں والے عقائد ہیں جنہیں ہم نے پہلے بیان کیا۔شیعہ بھی ولی کو نبی پرتر جج دیتے ہیں۔ اگر چەبعض مقامات پر وەتقىيە سے كام ليتے ہیں چھياتے بھی ہیں مگران كی كتب اصول میں اس طرح کے اقوال ملتے ہیں جس کے مطابق ولی رسول سے بلند ہوتا ہے اور اس کا مرتبہ اللہ تعالیٰ سے کچھ ہی کم ہوتا ہے' بلکہ بعض وفعہ تووہ اس کے اور اللہ تعالیٰ کے درمیان فرق کو بھی ختم کر دیتے ہیں اور کہتے ہیں کدولی ذاتِ خداوندی اور عین خداوندی ہے' چاہے بیرولی اس ذات کے ساتھ مل جائے' یاوہ ذات ولی کے ساتھ متحد ہو جائے۔ای لئے شیعدا بنی کتابوں میں ایک جمانقل کرتے ہیں جوانتہائی قابل غور ہے''اگرولی کی حقیقت سب کو پیۃ لگ جائے تو وہ خدا کی طرح اس کی بھی عمادت کرنے لگیس ۔''(۲۳۲)

### نبوت كااجراء

ای مناسبت ہے ہم صوفیوں کے چنداور غلط اور گراہ عقائد کا فی کر کرنا چاہیں گئا نہوں نے میعقائد کا فی کر کرنا چاہیں گئا نہوں نے میں مقائد شعوں کے جیں ۔ شیعوں کا فرقہ خطا ہیئ خرمیداور منصوریہ وغیرہ اس طرح کے عقائد کے قائل ہیں کہ اللہ پاک کی طرف سے رسالت کا سلسلہ منقطع نہیں ہوتا' نبوت جاری ہے اورا یک کے بعدا یک نبی آتار ہتا ہے۔ (۲۳۳۳)

بنیادی طور برشیعوں نے اسنے دیگر عقائد کی طرح میعقیدہ بھی یہودیوں سے لیا۔ یبودی منہی کتب کے حوالے سے یہ کہتے ہیں کہ نبی صادق ایک ہوتا ہے اور وہ بار بار آتا رہتا ہے۔(۲۳۳) دراصل بہود یول نے شیعوں کے اندراس خیال اور تصور کوشامل کیا تا کہ اسلام کی بخ کنی کی جاسکے اس کے مضبوط قلعوں میں شگاف ڈالا جائے اور تا کہ بمیشہ کیلئے وجانوں اور کذابوں کاراستہ کھل جائے انہیں! بنی نبوت کی ترویج اور جھو لے دعوؤں کو ثابت کرنے کا موقع مل سکے تاکہ وہ مسلمانوں کواسلام کے محفوظ قلعے ہے نکال کر کفراورار تداد کے گمراہ جنگلوں میں ڈال دے۔ تا کہ وہ مسلمانوں کوصادق المصدوق اور الامین کی پاک صاف شریعت ہے دُور کر سکے۔ تا كه ده فتنف ادات كو بهيلاسكيل مسلمانول كى جمعيت اوراتحادكو ياره ياره كرسكيل مسلمانول ميل اختلاف کے پیج بوسکیں اورمسلمانوں کے شان وشوکت کا خاتمہ کرسکیں۔ تا کہ وہ نور کے اس پیل رواں کا راستہ روک سکیں اور اس کے راستے میں کا نے اور کیلیں بچھا سکیں ۔ بیعقا کد بالکل اللہ تعالیٰ کے احکام سے معارض اور مخالف ہیں۔ احادیث نبویہ بھی اس بات پر ولالت کرتی ہیں کہ جن ببودہ عقائد کے قائل بیصونی ہیں ان کی کوئی حقیقت نہیں ختم نبوت کے بارے میں قرآن یاک میں واضح آبات موجود بن الله باک نے ارشاد قربایا" ماکان محمد ابا احد من رجالکم ولكن رسول الله و خاتم النبين"(٢٣٥)

ایک اورمقام پرارشاوفر مایا:"الیوم اکملت لکم دینکم و اتممت علیکم نعمتی ورضیت لکم الاسلام دینا"(۲۳۲)

ا*ی طرح ایک اور مقام پرفر*مایا"وما ارسلناک الا کافة للناس بشیوا و نذیوا و لکن اکثر الناس لا یعلمون"(۲۳۷)

أيك اورمقام پرفرمايا "قل ياايها الناس انبى رسول الله اليكم جميعا "(٢٣٨) احاديث مين بھى اس كا ذِكر واضح طور پرماتا ہے۔ حضور ًنے ارشاد فرمايا " مين خاتم النبين ہوں ميرے بعد كوئى نبى نبيس آئے گا۔ " (٢٣٩)

اس طرح حضور کے فرمایا 'میں آخری نی ہول اور میری مجد آخری مجد ہے۔' (۲۲۰)

ایک اور مقام پرفر مایا''میری اور مجھ سے پہلے انبیاء کی مثال ایسی ہے جیسے ایک کل ہو کہ اس کی تغییر بڑی خوبصورت ہے مگر اس میں ایک اینٹ کی جگہ خالی ہے۔ دیکھنے والے اس کے نسن اور خوبصورتی کو بہت پیند کرتے ہیں مگر انہیں اس اینٹ کی خالی جگہ جیرا گئی میں ڈال دیتی ہے میں نے اینٹ کی اس خالی جگہ کو پر کر دیا۔ اب وہ عمارت میرے ذریعے عمل ہوگئی اور میرے ذریعے ہی رسالت بھی ختم ہوگئی۔''(۲۲۱)

اس طرح کی بہت کی احادیث اور بھی ہیں جواس متی پر دلالت کرتی ہیں' کین صوفی اس کے برعکس کلام اللہ اور کلام نبوی سے اعراض کرتے ہوئے اسلام کے مشہورادر معروف راستے سے ہٹ کر ایک نیا نقط نظر پیش کرتے ہیں۔ چنا نچہ ان کے شخ اکبر این عربی کہتے ہیں' نبوت ام الکتاب میں جمع ہے۔ ام الکتاب کی نجی بسم اللہ الرحمٰن الرحیم ہے۔ نبوت کلوق کے درمیان قیامت تک جاری رہے گی۔ اگر چہ شریعت ختم ہو چکی ہے۔ شریعت تو نبوت کے ابر اہیں سے ایک بر و جاری رہے گی۔ اگر چہ شریعت ختم ہو چکی ہے۔ شریعت تو نبوت کے ابر اہیں سے ایک بر و ہے۔ اس دنیا سے خدا کی اخبار تو منقطع ہو جا کہ اور اس کی بقا اور وجود مشکل ہو جائے۔ اس کے بارے میں اللہ تعالی فرماتے ہیں' آپ کہد و بیجے کہ اگر میسمندر بھی خداوند کی تعریف کیلئے سیابی بنائے جا کمیں تو فرماتے ہیں' آپ کہد و بیجے کہ اگر میسمندر بھی خداوند کی تعریف کیلئے سیابی بنائے جا کمیں تو ہو جا کیں گر کھرات رہیختم نہیں ہوں میسمندر ختم ہو جا کیں گر کھرات رہیختم نہیں ہوں

گ۔ "ای طرح" آگرز مین کے سارے درخوں کو قلم بنالیا جائے اور سمندر سیابی تو خدا کے کلمات اور تعریف بیل جب کسی چزکومعرض اور تعریف جو بیل جب کسی چزکومعرض اور تعریف بیل بیل الله تعالی جب کسی چزکومعرض وجود میں لا ناچا ہے ہیں تو اس کیلئے فقط کلم کن فریاتے ہیں تو یہ کلمات منقطع نہیں ہوتے "اب بھی جاری ہیں۔ تمام موجودات کیلئے خدا کا کلم کن ہی چلا ہے۔ بیتو نبوت کا صرف ایک حصہ ہے جو ختم نہیں ہوتا 'صرف ایک حصہ ابھی تک ختم نہ ہوا تو باتی اجزا کے بارے میں آپ کا کیا خیال ہے ''ر ۲۲۲)

ان ہفوات کوابن عربی اپنی کتاب الفتو حات المکیہ میں نقل کرتا ہے۔

اس فتو حات کے بارے میں صوفی ہمیشہ رطب اللسان رہتے ہیں' بعض صوفیوں نے اشعار ئے ذریعے اس کتاب کی جوتعریف نقل کی ہے وہ کچھ یوں ہے:

> میرے شخ کی فقو حات ایے عجیب کلام پر مشتل ہے جنہیں نفیس علوم نے لباس کے طور پر ڈھانپا ہوا ہے اس لئے تعجب کی کوئی بات نہیں ان علوم کے حوالے ہے ہماری اشتہا بڑھتی ہی جاتی ہے اس کے حصول کیلئے ہماری کوششیں جاری رہتی ہیں خدااشے آکبر کا بھلا کرے

آج بھی مجالس اس کے سانسوں کے سہارے زندہ ہیں۔''

ان عقائد کی وجہ سے گمرائی کی بنیاد پڑی اور نبوت کے جھوٹے وعویداروں نے بھی انہی چراگاہوں میں منہ مارا مثلاً غلام احمد قادیانی 'کذاب' دجال' وہ بھی ابن عربی کے اس کلام سے استشہاد کرتا ہے۔ (۲۲۳ ) اس کے علاوہ جو دجال اور کذاب ہیں' وہ بھی اس طرح کی تاویلات بیش کرتے رہتے ہیں' حالا فکہ حضور نے واضح طور پران کے بارے میں فرما دیا ہے'' قیامت اس بیش کرتے رہتے ہیں' حالا فکہ حضور نے واضح طور پران کے بارے میں فرما دیا ہے'' قیامت اس دفت تک قائم نہیں ہوگی جب تک تمیں دجال دنیا میں نہ آئمیں' ان میں سے ہرا یک یہ دعویٰ کرے گا کہ وہ اللہ کارسول ہے' حالا فکہ میں خاتم انہیں ہول' میر سے بعد کوئی نی نہیں آئے گا۔'' (۲۲۳ )

ابن عربی اس کے برعکس پھھاور کہتا ہے۔ فدکورہ بالا کتاب فتو حات میں ہی وہ لکھتا ہے ''اس باب میں بہت ی الی با تیں بھی شامل ہیں جنہیں اللہ کے بہت مقرب بندے ہی بچھ سکتے ہیں۔ وہ مقرب بندے جوابنے زیانے میں گویا انبیاء کی طرح ہیں۔ نبوت کے زیانے میں انبیاء جس مقام پر فائز تیں اور یہ نبوت عامہ ہے۔ وہ نبوت جو حضور کے جس مقام پر فائز تیں اور یہ نبوت عامہ ہے۔ وہ نبوت جو حضور کے جس مقام پر فائز تیں اور یہ نبوت کا اور شریعت کو اب کوئی اور شریعت کو اب کوئی اور شریعت کو اب کوئی اور شریعت کن نبیں کر سکتی اور اس شریعت میں کی بیشی کی بھی کوئی شخبائش نبیں ہے۔ یہی مطلب حضور کی اس حدیث کا ہے کہ رسالت اور نبوت حتم ہوگئ اب میرے بعد نہ کوئی رسول آئے گا اور نہ ہی کوئی بی تریعت کا مخالف ہو بلکہ وہ میر ک طریعت کے تحت ہی ہوگا۔ بیدہ وہ نبیس آئے گا جو میر کی لائی ہوئی شریعت کے تحت ہی ہوگا۔ بیدہ وہ نبوت ہے جس کوختم کر دیا گیا ہے عام نبوت اس میں شامل نہیں ہے وہ ابھی بھی باتی ہے۔ ''(۲۳۵)

آپ ذراغورکریں کہ دجال اور نبوت کے جھوٹے دعویدار بھی تو بھی بات کہتے ہیں وہ بھی درخقیقت اس طرح کے بیبودہ خیالات اور ہفوات سے ہی استفادہ کرتے ہیں۔ وہ اس طرح کے کمراہ صوفیوں کے دسترخوان پر بیٹھ کر وہاں کے نام نہاد معارف اور علوم حاصل کرتے ہیں اور اس گراہ شِرِّ اکبر کی مثالیں ہی دیتے ہیں۔ ابن عربی حکیم ترفری کے ایک سوال کا جواب دیتے ہوئے کہ اولیا ، کہنا ہے بوچھا گیا کہ انبیاء اور اولیاء کا مقام کیا ہے؟ تو اس نے جواب دیا' اگر کوئی یہ بوجھ کہ اولیا ، کہنا ہے کا مقام کیا ہے؟ تو یہ وہ نبیں ہوئی میٹر بعت وائی نبوت نہیں ہوئی ہیٹر بعت وائی نبوت نہیں ہے۔ ای طرح اگر سوال رسولوں بھی کہر چکے ہیں کہ وہ منقطع نہیں ہوئی میٹر بعت وائی نبوت نہیں ہے۔ ای طرح اگر سوال رسولوں کے بارے ہیں ہوئی وہ ہیٹر بعت وائی نبوت نہیں ہے۔ ای طرح اگر سوال رسولوں کے بارے ہیں ہوئی ہیٹر بیت والیاء ہیں ہیں کہنے حواب ہیں کہیں گے کہ انبیاء اولیاء ہی جین حضرت خداو نمی کہ میٹر ہوئی ہیں ان کی کھی خاص مقابات اور خصوصیات ہیں مثلاً نبوت شریعت کا مقام ہے کہ خورت اسے آپ کو بطور بہر حضور کہلئے حمل کے بارے میں انٹر بوت کی مقام کے کہ دورت آپ کیلئے طال ہے کہ کی کورت آپ کیلئے طال ہے کہ کی کہ کورت آپ کیلئے طال ہے کہ کی کہ دورت آپ کیلئے طال ہے کہ کی کہ دورت آپ کیلئے طال ہے کہ کی کہ دورت آپ کیلئے طال ہے کہ کی کورت آپ کیلئے طال ہے کہ کی کی کورت آپ کیلئے طال ہے کہ کیک

ویگرمسلمان اس میں شامل نہیں ہیں۔ بعض رسول ایسے ہیں جنہیں اپنی امت پرکسی اعتبار سے خصوصیت اور فضیلت ماصل ہے بعض ایسے ہیں جنہیں اپنی امت پرکوئی خصوصیت اور فضیلت ماصل نہیں ہے۔ ای طرح اولیاء ہیں ان میں سے پھھانمیاء ہیں نہیں خاصۂ اس علم سے نوازا گیا جو نبی کے علاوہ کسی کو حاصل نہیں ہوتا۔ بیام علم اللہی ہے ان کو حکم اللہ ن طرف سے ہوتا ہے اور فرشتوں جیسا مقام انہیں ماتا ہے۔ اس لئے اللہ تعالی نے نبی شریعہ یعنی حضرت موکی نیایہ السلام کو فرمایا "مالم و محبوراً" وہ چیزیں جس کا اصاطر تمہاراعلم نہیں کر سکتا۔ حال ککہ وہ کلیم اللہ سے مگر حضرت خصر نے مشتی کو ڈبویا 'غلام کوئل کیا' دیوارگرا دی اور بیرسب پھے تھم خداوندی کے مطابق تھا۔ اب ایک بندے کے ذریعے وہ خدائی احکامات صاور ہور ہے تھے جو عام صورتوں میں فرشتوں کے در یعے ظاہر ہوتے ہیں۔ جس طرح خدانے حضرت خصر علیہ السلام کے ہاتھوں شتی کو تباہ کیا' غلام کو قسم دی کہ مطابق کی شہریا آئیادی کو زمین میں دھندادیں۔ '(۲۲۹)

فرغانی بھی ابن عربی کی طرح کہتا ہے''ولایت امور حقہ کے ذریعے مخلوق کے معاملات میں تصرف کا نام ہے۔ حقیقت میں ولایت باطنِ نبوت ہے۔ نبوت نو طاہری خبر کے اطلاع کا نام ہے اور اس کا باطن میہ ہے کہ نفوس کو ان احکام پڑ ممل کرنے کیلئے تیار کرنا۔ نبوت انبساء یعنی خبریت کے اعتبار سے ختم ہو چک ہے، کہ محمد کے بعد کوئی نبی نبیس آئے گا۔ مگر نبوت اپنے باطن یعنی ولایت اور تصرف کے اعتبار سے دائم ہے۔'(۲۲۷)

ولایت کے اعتبار سے صوفیوں کے میں عقیدے ہیں جوسراسراسلامی تعلیمات کے منافی اور خالف ہیں۔ سراسر کفر ہیں ارتداد کو خالف ہیں۔ سراسر کفر ہیں ارتداد کو شامل ہیں۔ سراسر کفر ہیں ارتداد کو شامل ہیں۔ میسارے خیالات شیعوں اور یہودیوں سے لئے گئے ہیں۔ یہی بات واضح ہے کہ مموفی ولی کو صرف نبوت اور ولایت کے مقام پرنہیں پہنچاتے بلکہ میعوں کی طرح وہ ولی کو نبوت محتمام اوصاف سے بھی متصف قرار دیتے ہیں۔ جس طرح شیعا ہے اماموں کیلئے نبوت والے اوصاف بیان کرتے ہیں ای طرح صوفی بھی ان سارے اوصاف کو بیان کرتے ہیں ان اوصاف

#### میں ہے ایک مشہور وصف عصمت لینی معصوم ہونا ہے۔

إب

## عصمت اولياء

انبیاءاوررسولوں کیلئے تو عصمت ضروری ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے احکام پنچانے میں کسی غلطی کا شکار نہیں ہوتے۔ ان سے اللہ رب العزت کے اوا مرونواہی کی پیمیل میں خطا اور خلطی کا صدور نہیں ہوتا 'وہ اس طرح کی غلطیوں سے معصوم لیعنی پاک ہوتے ہیں۔ وہ اللہ کے احکام کو مخلوق تک صحیح اور مکمل پہنچاتے ہیں۔ ان پر فرشتوں کا نزول ہوتا ہے 'ان کی کہی ہوئی بات وتی ہوتی ہے۔ وہ بھی بھی ہوئی اور خواہشات نفسانہ کے تابع نہیں ہوتے' اس لئے نبی کی ہر بات اور امر کا اتباع ضروری ہے کیونکہ وہ خطا اور غلطیوں سے پاک ہیں۔ اگر ان سے غلطی یا خطا کا احتمال ہوتا تو بھی بھی شریعت اور خطا کی وجہ سے نبوت اور شریعت کا سارا ڈھانچہ ہی مشکوک ہو جاتا۔

شیعدا پناموں کیلئے انہاء کی طرح معصومیت ٹابت کرتے ہیں' انہوں نے امام کیلئے ایک اور مقام لینی معصومیت کا مقام تخلیق کیا۔ چنانچہ وہ کہتے ہیں' ' امام کیلئے ضروری ہے کہ وہ معصوم ہو۔'' (۲۴۹)

ابن بابوبیاتمی جوشیعہ کے ہاں صدوق کے نام ہے مشہور ہے وہ کہتاہے ''انمیاء رسل' اسمہ اور ملائکہ علیہ السلام کے بارے میں ہمارا تقیدہ یہ ہے کہ وہ معصوم اور ہرگندگی سے پاک ہوتے ہیں وہ بھی بھی گناو صغیرہ یا کبیرہ کا ارتکاب نہیں کرتے ۔ حکم خداوندی کی نافر مانی نہیں کرتے 'جو حکم ویا جائے اس پڑمل کرتے ہیں۔ پس جو خص ان کی عصمت کو ان کے معصوم ہونے کو تسلیم نہ کرے، گویا وہ ان کے مقام اور مرتب سے واقف نہیں ہے۔ جو ان کے مقام اور مرتب سے واقف نہیں ہے۔ جو ان کے مقام اور مرتب سے واقف نہیں ہے وہ کافر ہے۔ اس لئے ہمارا عقیدہ یہ ہے کہ وہ معصوم ہیں اور کمال متمام اور علم کی صفات سے ابتدا

ے آخرتک متصف بین ان صفات میں ان ہے بھی کی کوتابی نہیں ہو سکتی۔ " (۲۵۰)

مشہور شیعہ محدث ملاہا قرمجلسی کہتا ہے''امام کیلئے دوسری شرط بیہے کہ دہ معصوم ہو۔امامیہ کا اس امر پر اجماع ہے کہ امام بھی نبی کی طرح ابتدائے زندگی سے لے کر آخر تک تمام گناہوں' صغیرہ دکمیرہ سے پاک ہوتا ہے اوراس بارے بہت می احادیث بھی واردییں ۔''(۲۵۱)

یہ لکھنے کے بعد طابا قرمجلسی نے بہت ی جھوٹی حدیثیں نقل کیں جن کی نسبت حضرت علیؓ اور ان کی اولا دکی طرف کی مثلاً ایک حدیث وہ ہے جسے ابن بابویہ لقمی حضرت عبداللہ بن عباسؓ کے حوالے سے نقل کرتا ہے کہ انہوں نے کہا'' میں نے حضور گویہ فرماتے ہوئے سنا کہ میں' علیٰ حسن اور حسین اور حسین کی اولا دہیں سے نوافراویا کی اور معصوم ہیں۔'' (۲۵۲)

مفید نے اپنی کتاب الا مالی میں جعفر بن محد کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ اللہ تعالی نے ہماری ولایت کوفرض قر اردیا ہے ہمادے ساتھ محبت کوواجب قر اردیا ہے اللہ کی قسم ہم کوئی بات بھی اپنی طرف سے نہیں کہتے ہیں جوہمیں ہمارارب کی طرف سے نہیں کہتے ہیں جوہمیں ہمارارب کے ۔'' (۲۵۳)

این بابویدائی کتاب' الخصال' میں آیت "لاینال عهدی الظالمین "کاتغیر کرتے ہوئے لکھتا ہے' اس سے تابت بیہوا کدامام معصوم ہی ہوتا ہے اور یہ بات ہمیں قرآن پاک کی آیت کے ذریعے معلوم ہوتی ہے۔'(۳۵۴)

ای طرح مختلف صوفی بھی اپنا اولیاءاورا کا برکے بارے میں بہی عقیدہ دکھتے ہیں۔
موقعہ کی مناسبت ہے ہم شیخ الاسلام ابن تیمیہ کا ایک قول نقل کرنا چاہیں گے ہوانہوں نے
شیعہ کے بارے میں کہاہے'' رافضی شیعہ ہرمعالے میں غلوکرتے ہیں ان میں نے بعض ایسے ہیں
جنہوں نے حضرت علی کے بارے میں خدائی کا دعویٰ کیا' بیلوگ عیسا ئیوں نے بھی بدتر ہیں' پچھ
ایسے ہیں جنہوں نے حضرت علی کیلئے نبوت کا دعویٰ کیا۔ ظاہر بات ہے کہ جو شخص حضور گے بعد
نبوت کو ٹابت کرنے کی کوشش کرے تو وہ گویا مسیلمہ کذاب اوراس طری کے اور جھوٹے لوگوں کا
ساتھ ہے۔حضرت علی جلیل القدر صحالی ہیں اور شیعوں کی ان افتراء پردازی اور جھوٹ سے بری

الثقوف \_\_\_\_\_\_

ہیں۔اس کےمقالبے میں بعض لوگ ایسے ہیں جنہوں نے اپنے لئے نبوت کو ثابت کیامثلاً مسلمہ کذاب وغیرہ۔

المى شيعة حضرت على كى المامت كو ثابت كرتے بيں اور اس كے ليے كى اتوال اور نصوص كا فوكر كرتے ہيں كروہ معصوم تيے ان كى اولا و بھى معصوم ہے لوگوں نے ان برظلم كيا ان كاحق غصب كيا عالا نكہ ان با توں كاحقيقت ہے كوئى تعلق نہيں ہے۔ عصمت كا دعوى وراصل شركت فى المدوت ہے۔ معصوم كہ كروہ الم كوبھى نبى كے برابر لاتے بيں اس لئے كہ معصوم كا اتباع بربات بيں واجب ہوتا ہے اور اس كى مخاصہ ہا اور تر آن واجب ہوتا ہے اور اس كى مخالفت جا تر نہيں ہوتی ۔ بيا نبيائے كرام عليہ السلام كا خاصہ ہا اور تر آن باك نے ہميں بھى اى كا تھم ديا۔ چنا نچ اللہ توالى فرماتے ہيں "قونوا آمنا باللہ و ما انول اليا و ما انول اليا عسمى و ما اوتى موسى و عسمى و ما اوتى النبيون من ربھم لانفرق بين احد منهم و نحن له مسلمون "

بمیں یکم دیا گیا ہے کہ ہم یکیں کہ نیوں کو جو پھردیا گیا ہم اس پرایمان لاتے ہیں چنا نچہ الله الله یاک کا ارشاد ہے" آمن الرسول بھا انزل الیه من ربه والمومنون کل آمن بالله وملائکته و کتبه ورسله لا نفرق بین احد من رسله وقالوا سمعنا واطعنا غفرانك ربنا و الیك المصیرائیک اور مقام پر فرمایا "ولکن البر من آمن بالله والیوم الآخر والملائکة والکتاب والنبین "ایمان لا ناان چیزوں پر جے دیگرانمیائے کرام علیا السلام لے کر آئے مقداوندی ہے فدانے ہمیں اسے تسلیم کرنے اوراس پرایمان لانے کا تھم دیا ہے اوراس پر مسلمانوں کا اتفاق ہے کہ ہر نبی پرایمان لا ناواجب ہے بوقتی کی ایک نبی کا بھی انکار کرے گاوہ کافر ہے اور جو کسی ایک نبی کا بھی انکار کرے گاوہ کافر ہے اور جو کسی ایک نبی کا بھی انکار کرے گاوہ کافر ہے اور جو کسی ایک نبی کا بھی انکار کرے گاوہ کافر ہے اور جو کسی ایک نبی کا بھی انکار کرے گاوہ کافر ہے اور جو کسی ایک نبی کو گالی دے گا علی کا اس پراتفاق ہے کہ وہ واجب القتل ہے۔

یہ عم صرف انبیائے کرام کیلئے ہے انبیاء کے علاوہ کی اور کیلئے نہیں ہے جاہے وہ اولیاء کماء یاعلاء ہوں یا کوئی اور جو محض رسول اللہ کے بعد کسی کے بارے میں معصومیت کاعقیدہ رکھتا ہے اس کامطلب یہ ہے کہ اس کےمطابق اس مخص کی باتوں کو ماننا بھی ضروری ہے گویا اس نے حکما اس محض کو نی تسلیم کرلیا 'اگر چہ نبی کالفظ ان کیلئے نہیں بولا۔ ظاہر ہے کہ جوابیا عقیدہ رکھتا ہے حکما اس محض کو نی تسلیم کرلیا 'اگر چہ نبی کالفظ ان کیلئے نہیں بولا۔ ظاہر ہے کہ جوابیا عقیدہ رکھتا ہے

وہ اینے آئم آور بنی اسرائیل کے انبیاء کے درمیان کوئی فرق نہیں کر رہا، جنہیں تو رات کے احکام پر چلنے کا تھم تھا۔صوفیوں میں ہے بھی بہت سے غالی اور متعصب اپنے شخ کے بارے میں اس طرح كے خيالات ركھتے ہيں' كہتے ہيں كہ شخ محفوظ ہوتا ہا ورتمام احكامات ميں وہ شخ كے اتباع اوراس کی بات ماننے کولازم قرار دیتے ہیں ٔ حالانکہ بیطریقہ شیعوں اساعیلیوں اورعیسائیوں کا ہے۔ان کا اپنے امام بارےا لیے خیالات ہیں' وہ اپنے آئمہ کومعصومین سجھتے ہیں۔این تو مرت جس نے مہدی ہونے کا دعویٰ کیا تھا' اس کے پیرو کاربھی ابن تو مرت کے بارے میں یہی کہتے تھے کہ وہ معصوم ب بلك جعدك خطب مين وه بيالفاظ بولاكرت تص "الامام المعصوم المهدى المعلوم"اس طرح كے الفاظ بول كركويا كروه اسے امام كى تعریف كياكرتے تھے مشہور ہے كہ جوابن تومرت کے معصوم ہونے کا اٹکار کرتا اس کے پیروکارائے آل کردیتے۔ بیرسب باتیں دین اسلام ٔ کتاب وسنت اورسلف امت کے اجماع کیخلاف ہے اس لئے کہ اللہ تعالیٰ تو واضح طور پر فرماتے ہیں"اطیعوا الله واطیعوا الرسول واولی الامر منکم فان تنازعتم فی شی فردوه الى الله والرسول" خدائج بيس بيظم دياب كه جب كى معاطع مين اختلاف مو جائے تو الله اور الله کے رسول کی طرف رجوع کیا جائے۔ رسول کے علاوہ اگر کسی اور محص کومعصوم مان لیا جائے تو اس سے بیدلا زم آئے گا کہ تنازع اور جھڑے کی صورت میں اس کی طرف بھی رجوع کیاجائے اس لئے کہ جومعصوم ہوتا ہاس کی بات کی تائید کرنی ہوتی ہے۔خداتعالی نے اس کے بارے میں داشتح کردیا ہے کہ جواللہ اوراس کے رسول کی نافر مانی کرے گا تو اس کیلیے جہنم کی آگ ہے دہ اس میں ہمیشہ رہے گا۔

قرآن پاک نے مختلف مقامات پرہم پریہ بات واضح کردی کہ جورسول اللہ کی اطاعت کرے گا وہ خوش بخت اور اہل سعادت میں سے ہوگا۔ اس میں کسی اور معصوم کی اطاعت کی شرط نہیں ہے۔ جورسول اللہ کی نافر مانی کرےگا' تو اس کے بارے میں او پر وعید گزر نکھی ہے۔ بیدوعید اللہ اور اللہ کے درسول کے علاوہ کسی اور محض کی نافر مانی کیلئے نہیں ہے۔ جو شخص کسی اور کو بھی اس مقام پر فائز کرتا ہے تو گویا وہ اسے مقام نبوت کے برابر لا کھڑ اکرتا ہے ۔ اسلامی تعلیمات کے مقام پر فائز کرتا ہے ۔ اسلامی تعلیمات کے

مطابق الله تعالیٰ نے نبی کے ذریعے اہل جنت اور اہل جہنم کی تفریق کی اور نبی نے آگر بی ہمیں اہرار اور فجار کے بارے میں بتایا' نبی کی تعلیمات بی حق اور باطل کے درمیان حد فاصل میں' لہذا مدارسعاوت اور نجات نبی کی اتباع ہے' جو اتباع کرے گا' وہ کامیاب اور جو مخالف کرے گا وہ بد بخت اور شق کہلائے گا۔ بیہ مقام اور مرتبہ نبی کے علاوہ کسی اور شخص کیلئے نہیں ہے' صرف نبی بی معصوم ہوتا ہے' اس لئے کہ وہ اپنی طرف ہے کوئی بات نہیں بتاتا بلکہ وہ جو پھے کہتا ہے وہ اللہ پاک کی طرف ہے دی ہوتی ہے۔'' (۲۵۵)

ای بات کو بیان کرتے ہوئے شخ الاسلام لکھتے ہیں کہ صوفیاء بھی اپناولیاء کے بارے میں وہی عقیدہ رکھتے ہیں جوشیعہ اپنے اماموں کے بارے میں رکھتے ہیں بعن صوفیاء اپنے رہنماؤں کو بعض دفعہ خدائی صفات سے متصف کرتے ہیں اور بعض دفعہ وہ ان کیلئے ایک صفات بیان کرتے ہیں جو اخیائے کرام کا خاصہ ہیں۔ اگر چہان کی بھر پورکوشش یہ ہوتی ہے کہ ان کی شیعوں کے ساتھ مشابہت ظاہر نہ ہواس کیلئے وہ کی مقامات پران کی اصطلاحات سے مختلف اصطلاحات استعال کرتے ہیں اس کے باوجودا گرعقا کہ کا گہری نظر سے جائزہ لیا جائے تو بادی انظر میں ہی کی مشترک جیزیں سامنے آجاتی ہیں۔ صوفیاء کی بھر پورکوشش کے باوجودان کا تقیہ کا میاب نہیں ہوتا اور ہر حقق تی سانی سے تحت اللفظ کو بجھ جاتا ہے۔ چنانچہ صوفیاء میں سے بی ایک یوں کہتا ہے۔

"موحدین کوجس طرح القاء ہوتا ہے اس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ ان کی فکر کلیف شکل میں پرواز کرتی ہے اس کی پرواز تن بلند ہوتی ہے کہ وہ انتہائی بلند مقاموں پہ جائے حضرت حق کی تجلیات میں ہے ، سب ہے اوئی بخل تک پہنچتی ہے دہاں اس پرنز ول تھم ہوتا ہے پیل عقل در عقل یہ عالم زیریں تک خفل ہوتی ہے۔ وہ عقل جوسب سے پہلے حکم خداوندی کا اکتساب کرتی ہے وہ خیرالبشر گریں تنظل ہوتی ہے۔ وہ عقل جوسب سے پہلے حکم خداوندی کا اکتساب کرتی ہے وہ خیرالبشر گری عقل ہے۔ یعقل کی ساب اس کی عقل ہے۔ یہ بیٹانچہ مقام نبوت اور مقام ولایت دوعلی مقامات کی شکل اپنا لیتے ہیں وارد دونوں کا خاصہ یہ ہے کہ آئیں احکام حق تعالیٰ کی جانب سے ہی حاصل ہوتے ہیں۔ "(۲۵۱)

اس عبارت میں شخ اکبر نے صوفیاء کیلئے عصمت کا لفظ استعال کیا ہے کہ جس طرح انبیاء اس عبارت میں شخ اکبر نے صوفیاء کیلئے عصمت کا لفظ استعال کیا ہے کہ جس طرح انبیاء

معصوم ہوتے ہیں اس طرح اولیاء بھی معصوم ہوتے ہیں' گویا دونوں کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے' حالانکہ اسلامی تعلیمات کے مطابق انبیاء اولیاء کے درجے بہت بالاتر ہوتے ہیں کیونکہ وہ اللہ پاک کی طرف سے برگزیدہ اور منتخب ہوتے ہیں اور انبیاء کی منزل اور مقام کو مقل سمجھ نہیں پاتی۔ ایک اور مقام پرشنے اکبرابن عربی لکھتے ہیں' امام باطن یعنی ولی کی شرائط میں سے ایک شرط یہ بھی ہے کہ وہ معصوم ہو۔اگروہ معصوم نہیں ہوگا تو اس مقام پر فائز نہیں ہوسکتا۔'(۲۵۷)

ہے کہ وہ معصوم ہو۔ اگر وہ معصوم نہیں ہوگا تو اس مقام پر فائز نہیں ہوسکتا۔'(۲۵۷)

ای بات کومختلف الفاظ کے ساتھ ابوالحن شاذ کی لکھتا ہے' قطب کے خواص میں سے ایک خاصیت ہیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اسے رحمت' عصمت' خلافت اور نیابت سے نواز تے ہیں۔'(۲۵۸)

ایک اور مشہور صوفی ابوعبد الرحمٰن السلمی اپنی کتاب'' طبقات الصوفیۃ'' میں ابو بکر محمد اللہ یتوری سے نقل کیا ہے کہ ان سے صوفی کے بارے میں پوچھا گیا کہ اس کی علامت کیا ہوتی ہے؟ تو انہوں نے کہا کہ دہ صرف ضروری امور میں مصروف رہتا ہے اور غلطیوں سے معصوم ہوتا ہے ۔ (۲۵۹)

و ڈاکٹر عبد الحلیم محمود نے ایک اور مشہور صوفی ابو بکر الواسطی التوفی 300 ھے سے نقل کیا ہے کہ و کہا کہ خود نے ایک اور مشہور صوفی ابو بکر الواسطی التوفی قب صوفیوں کی تین اقسام بیان کی ہیں' ان کا کہنا ہے'' لوگ تین تسم کے ہیں' پہلا طبقہ تو وہ ہے جن پر اللہ تعالی نے انوار ہدایت کی بارش کی' یہ نفر' شرک اور نفاق سے معصوم ہوتے ہیں۔ دوسرا طبقہ وہ ہے جن پر اللہ تعالی نے اپنی عنایتوں کی بارش کی' یہ صغیرہ اور کبیرہ گناہوں سے معصوم ہوتے ہیں۔ تیسرا طبقہ وہ ہے جن پر اللہ تعالی نے اپنی کفایت کے ذریعے احسان کیا' یہ لوگ غلط خیالات اور گھٹیاں حرکوں سے معصوم ہوتے ہیں۔' ۲۲۰۱)

عبدالقاہر سپروروی اپنی کتاب ''عوارف المعارف'' میں لکھتے ہیں'' شخ کی حشیت اپنے مریدین کیلئے ایے ہوں' شخ کی حشیت اپنے مریدین کیلئے ایے ہوتی ہے کہ وہ ان کے رازوں کا امین ہوتا ہے' جس طرح جبریل علیہ السلام وحی میں خیانت نہیں کرتے تھے'ای طرح شخ بھی اپنے مریدین کے رازوں میں خیانت نہیں کرتا اور کسی پران کوظا ہزئیں کرتا۔ جس طرح حضوراً پی خواہشات کے مطابق کلام نہیں فرماتے تھے' شخ بھی ظاہری اور باطنی ہراعتبار سے حضور کا اتباع کرنے والا ہوتا ہوتا کے اس لئے وہ بھی نفسانی خواہشات کے بیچے نہیں چلانا۔'' (۲۶۱)

نیز''عارف اللہ کےعلوم کا مخزن ہوتا ہے جو رب العالمین کے اسرار کا امین ہوتا ہے۔ عارف اگر چہدہ مبدوی یادحثی ہو' پھر بھی وہ عقل اورعلم کا منبع ہوتا ہے۔'' (۲۲۲)

نیز''عارف اور ولی معصوم ہوتے ہیں'اس لئے کہ وہ حق تعالیٰ کی گود میں گویا بچوں کی طرح ہوتے ہیں۔''(۲۲۳)

''وه مشفق باپ کی طرح ہے۔'' (۲۲۳)

یا''گود میں معصوم بیچ کی طرح ہیں۔''(۲۶۵)

نیز''دہ اللہ کے مکم کے ساتھ ہی قائم ہوتے ہیں' اللہ تعالیٰ ان کے امور کا تگہبان ہوتا ہے جب دہ کوئی نیکی کا کام کرتے ہیں تو ٹو اب کی امیر نہیں رکھتے' اس لئے کہ وہ اپنے آپ کواس کا اہل نہیں سجھتے ۔ اور اگران سے کوئی غلطی یا سہو ہو جائے تو دیت سر پرست پر آتی ہے۔ وہ اللہ کے علاوہ کسی پر بھی نظر نہیں رکھتے ہے تی ہو یا نرمی ہر حال میں ان کی نظریں خدا پر ہی کمی رہتی ہیں۔ ہیب اور خوف کی وجہ سے انہیں بات تک کرنے کی ہمت نہیں ہوتی ۔ ان کی سب سے بڑی خواہش اللہ کا قرب اور اللہ کا انس حاصل کرنا ہے۔'' (۲۲۲)

نيزيه كه "وه شيطان ياالميس كؤيس جانتے ـ " (٢٦٧)

نیز''اللہ تعالیٰ نے ان سے زیادہ کسی بھولے اور معصوم شخص کو پیدانہیں کیا' اگر اللہ انہیں شیطان سے بناہ مانگئے کا حکم نہ دیتا تو وہ بھی بھی اس سے بناہ نہ مانگئے۔'' (۲۲۸)

بعض دفعہ صوفی اپنے بزرگوں کیلئے معصوم کی بجائے محفوظ کالفظ استعال کرتے ہیں۔جس طرح شیعہ اپنے اماموں کیلئے معصوم کالفظ استعال کرتے ہیں تو ان سے فرق طاہر کرنے کیلئے وہ لفظ محفوظ کا استعال کرتے ہیں' لیکن مراد دونوں کی ایک ہی ہوتی ہے' چنانچہ کہتے ہیں'' ولی کی شرائط میں سے ہے کہ وہ محفوظ ہے' جیسا کہ نمی کی شرائط میں سے ہے کہ وہ معصوم ہو۔'' (۲۱۹)

اس لئے کہ حق تعالی انہیں معاملات میں تصریف کا اختیار دیتا ہے' ولی اللہ کے وظائف اور موافقات میں تصریف کرتا ہے چنانچہ وہ اللہ کی جانب سے گناہوں سے محفوظ ہوتا ہے۔' ( • 12 ) اور یہ کہ' اس کیلئے سارے معاملات ایک جیسے ہی ہوتے ہیں' اس کی حرکات وسکنات حق

تعالیٰ کے احکام کے موافق ہوتی ہیں۔"(ا۲۷)

نیز'' انبیاء کی عصمت اور اولیاء کی حفاظت پرالله پاک کی طرف سے لطا کف اور جمتیں اتنی بیں کہ بیان وشارسے باہر ہیں۔'' (۲۷۲)

ای طرح کامفہوم قشری نقل کرتا ہے''ولی کے دو معنے ہوتے ہیں' ایک تو یہ کہ یفتیل کے وزن پر ہے' اور مفعول کے معنے میں ہے' یعنی جس کے معاملات کو اللہ تعالیٰ سنجال لیں' چنا نچہ قرآن پاک میں اللہ پاک فرماتے ہیں''و ھو یتو لمی الصائحین''ا لیے خص کو اللہ تعالیٰ ایک لمحے کیلئے بھی اس کے نفس کے حوالے نہیں کرتے' بلکہ اس کے امور و معاملات کی تگہانی فرماتے ہیں۔ دوسرا ایہ کہ لفظ و لی فعیل کے دزن پر مبالغہ کا صیغہ ہے اور یہ فاعل سے ہے' یعنی جو اللہ ک عبادت تولی کی بنیا و پر چلتی ہے' لہذا اس میں کی عبادت اور اطاعت کا متولی ہوتا ہے۔ چنا نچہ اس کی عبادت تولی کی بنیا و پر چلتی ہے' لہذا اس میں کس عبادت اور اطاعت کا متولی ہوتا ہے۔ چنا نچہ اس کی عبادت تولی کی بنیا و پر چلتی ہے' لہذا اس میں کس موقع پر نافر مانی اور معصیت کا وظل نہیں ہوسکتا۔ یہ دونوں وصف ولی کیلئے بنیا دی ہیں۔ ولی کیلئے ضروری ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے احکام کو کھمل اور اتم طریقے پر قائم کرے اور خلوت وجلوت میں اللہ تعالیٰ اس کی حفاظت فر ما نمیں گے۔'' (۲۷۳)

ای طرح کہا گیا''اگر کوئی مخص یہ بو چھے کہ دلی کا معنی کیا ہے؟ تو اس کا جواب ہیہ ہے کہ یہ لفظ دومعنوں میں استعال ہوسکتا ہے ایک تو یہ کہ پیلفظ فعیل کے وزن پر مبالغہ کا صیغہ ہوا در فاعل کے معنی میں ہو جیسا کہ علیم اور قد بر۔ اس صورت میں اس کا معنی یہ ہوگا کہ جس کی اطاعت اور عبادت اللہ کی جانب سے تولی کے طور پر چل رہی ہو لہٰ ذا اس میں معصیت کا خلال واقع نہیں ہو سکتا۔ یہ جسی جائز ہے کہ دہ فعیل کے وزن پر جمعنی مفعول کے ہو۔ جسیا کہ قتیل مقتول کے معنی میں سکتا۔ یہ جسی جائز ہے کہ دہ فعیل کے وزن پر جمعنی مفعول کے ہو۔ جسیا کہ قتیل مقتول کے معنی میں اور جرت مجروح کے معنی میں آتا ہے۔ اگر اس معنی کا اعتبار کیا جائے تو اس سے مراد یہ ہوگا کہ جس کے معاملات کا خدا تعالی تکہ ببان ہو جائے اور اللہ تعالی اسے اپنی حفاظت و حراست میں رکھ کو نہیں ہوتا۔ دہ اللہ پاک کی جانب سے دی چنانچہ کی ہوتے ہوگی تو نی کی وجہ سے اطاعت پر قاور ہوتا ہے۔ انہی لوگوں کے بارے میں اللہ پاک کا فرمان ہے دول تو یتو نی الصالحین . "و ہو یتو نی الصالحین . "و ہو

اسی طرح تھیم ترندی نے ایک عنوان قائم کیا جو یہ ہے: اللہ کے حق کا ولی اور اللہ کا ولی۔ اس طمن میں تھیم ترندی لکھتے ہیں'' یہ سب اللہ کے حق کے ولی ہیں 'یہ اولیاء اللہ ہیں جو اپنے مراتب کے اعتبار سے اللہ سے قریب ہوتے ہیں' اللہ کا انہیں قرب حاصل ہوتا ہے' یہ تو حید کے صحن میں رہتے ہیں' انہی اعمال میں مصروف ہوتے ہیں جن کی اجازت انہیں حق تعالیٰ کی جانب سے ملتی ہے۔ جب اللہ تعالیٰ کی عما طب کے بدن کومصروف کر ویتا ہے تو ان کی حفاظت بھی کرتا ہے۔ چنانچے بیچق تعالیٰ کی حفاظت کے ساتھ ان اعمال میں مصروف ہوجاتے ہیں اور پھر اپنے مراتب پر ختقل ہوجاتے ہیں' اور یہی ان کا طریقہ ہے۔' (۲۷۵)

ابن عجیبہ نبلی کے اس قول' صوفیاء حق تعالیٰ کی گود میں بچوں کی مانند ہیں' پر تعلیق کرتے ہوئے کستے ہیں' دخق تعالیٰ ان کی حفاظت اور نگہبانی کا ذمہ دار ہوتا ہے اور کسی بھی لحد انہیں ان کے نفس پر نہیں چھوڑ تا۔' (۲۷۱) اس سے بیاب معلوم ہوتی ہے کہ جس کی بیشان ہوگی وہ معصوم ہوگا۔

صونیوں نے اگر چہ حفظ اور محفوظ کا لفظ استعال کیا گرمراداس سے وہ معصومیت ہی لیتے ہیں غالبًا عامۃ الناس کودھوکہ دینے کیلئے انہوں نے شیعوں والی اصطلاح استعال کرنے کی بجائے انہوں نے شیعوں والی اصطلاح گھڑ می۔اس لئے علی ہجوری ان دونوں لفظوں لیتی محفوظ اور معصوم کوایک ہی معنی میں شار کرتے ہیں' ان کے مطابق یہ دونوں لفظ متر ادف ہیں' چنا نچہوہ جنید بغدادی نے قل کرتے ہوئے لکھتے ہیں'' بجھے یہ خواہش ہوئی کہ میں ابلیس کو دیکھوں' ایک دِن میں مجد کے درواز ب پر کھڑ اتھا کہ میں نے دُور سے ایک بوڑ ھے خض کوا پی طرف آتے دیکھا' جب میں نے اے دیکھا تو میرے ول کی حالت عجیب ہوگئی میرے ول میں وحشت اور ویرانی ہی بیدا ہونے لگئی جب وہ میر ک قومیں نے اس سے پوچھا کہتم کون ہو؟ اس لئے کہ وحشت کی وجہ سے میر کی آئی میں بار ہا۔تو میں بار ہیں اور ہیبت کی وجہ سے میر اول تبہارے بارے میں سوچ نہیں پار ہا۔تو آس نے کہا میں وہی نہیں پار ہا۔تو آس نے کہا میں وہی نہیں پار ہا۔تو آس نے کہا میں وہی اس نے کہا اے ملعون تجھے یہ خیال کیے آیا کہ میں آدم علیہ السلام کا مجدہ کرنے سے کس نے منع کیا؟ کہنے لگا اے جنید تجھے یہ خیال کیے آیا کہ میں آدم علیہ السلام کا مجدہ کرنے سے کس نے منع کیا؟ کہنے لگا اے جنید تجھے یہ خیال کیے آیا کہ میں آدم علیہ السلام کا مجدہ کرنے سے کس نے منع کیا؟ کینے لگا اے جنید تجھے یہ خیال کیے آیا کہ میں آدم علیہ السلام کا مجدہ کرنے سے کس نے منع کیا؟ کینے لگا اے جنید تجھے یہ خیال کیے آیا کہ میں

الله کے علاوہ کی اور کو بجدہ کروں گا۔ جنید بغدادی کہتے ہیں میں اس کی بات من کر جیران رہ گیا' میرے دِل میں ایک خیال آیا کہ میں اے کہوں کہ چل جسوٹے اگر تو اللہ کا بندہ ہوتا تو ہرصورت خدا کے تھم کو مانتا۔ اس نے گویامیرے دِل کے اس راز کو جان لیا' چلا کر کہنے لگا اللہ کی تیم تو نے جھے جلا ڈالا' بد کہدکردہ غائب ہوگیا۔'' (۲۷۷)

یہاں تک نقل کرنے کے بعد بجویری لکھتے ہیں''اس حکایت سے معلوم میہ ہوتا ہے کہ وہ ( جنید ) محفوظ ادر معصوم تھا ا لئے کہ اللہ تعالی اپنے اولیاء کی ہرصورت میں حفاظت فرماتا ہے اور انہیں شیطان کے مرے تحفوظ رکھتا ہے۔'' (۲۷۸)

اس کے بعد شعرانی دوانتہائی بیبودہ قتم کے دانعات نقل کرتا ہے جس سے وہ یہ ثابت کرتا ہے کہاس کے مشائخ معصوم تھے۔ چنانچیدہ لکھتا ہے:

''ایک بی روزان تقییر قرآن کی محفل سجایا کرتا تھا'ایک دِن اس کے بی میں پھرآیا'اس نے اس محفل کوقو الی کی محلس تو الی کی مجلس کی ہے بدل سکتی ہے؟ وہ ابھی میں میں بو جھے گا وہ بھی کا میاب نہیں ہو سکتا ۔ چنا نچہ مرید فلال 'جو محفل اپنے شخص اور شقیق بلخی بایزید بسطا می سے ملنے گئے' بایزید بسطا می کے خادم نے ان دونوں کے سامنے دستر خوان بچھایا تو وہ کہنے گئے الے لڑ کے تم بھی ہمارے ساتھ بی کھانا کھا اور اس نے کہا نہیں جی میں تو روزہ وار ہول' تو ابوتر اب اس سے کہنے گئے کھائے' بھے ایک میں میں تو روزہ وار ہول' تو ابوتر اب اس سے کہنے گئے کھائے' بھے ایک میں میں تو روزہ وار ہول' تو ابوتر اب اس سے کہنے گئے کھائے کے میں تو روزہ وار ہول' تو ابوتر اب اس سے کہنے گئے جل پھرایک سال ایک میں مینے کے روز وں کا ثو اب طے گا۔ اس نے کہا نہیں ۔ شقیق بلخی کہنے گئے چل پھرایک سال

کے روز وں کا ثواب۔ وہ لڑکا پھر بھی نہ مانا تو بایزید بسطا می نے کہا اسے جانے دواب بیاللہ کی رعایت والی نظر سے گر گیا ہے۔ چنانچہ ایک سال بعد اس لڑکے نے چوری کی اور اس کا ہاتھ کا ث ویا گیا' دراصل بیاسے شخ کی بات نہ مانے کی سزا المی تھی۔ اس کے بعد شعرانی شخ بر ہان الدین کے حوالے نے نقل کرتا ہے کہ اس نے کہا جو خص شخ کی خلطی کواپنی نیک سے بھی اچھا نہ سمجھو وہ بھی بھی فلاح نہیں یا سکتا۔'' (۲۸۰)

سابق شیخ الاز ہر ڈاکٹر عبدالحلیم محمود نے اپ شیخ احمد الدریر سے نقل کرتے ہوئے لکھا ہے

''مرید کے آ داب میں سے بیہ ہے کہ وہ اپ شیخ کی جر پو تغظیم اور تو قیر کر ہے۔ ظاہر اُاور باطنا اس

کا احترام کرے اس کے کسی بھی فعل پراعتراض نہ کرے اگر چہ بظاہر وہ فعل حرام ہی کیوں نہ لگ رہا

ہو شیخ جو حکم دے اس کی اچھی تغییل کرے اور دوسروں کو بھی اس کے بارے میں بتائے۔ صرف

اپ شیخ کے پاس جائے 'کسی اور ولی کا ہاتھ نہ پکڑے' کسی اور کی مجلس میں شیخ کی اجازت کے بغیر

نہ جائے' کسی اور کی بات نہ سے بیاں تک کہ وہ شیخ کے اسرار ورموز سے کھمل طور پر آگاہ اور پورا

سیراب نہ ہوجائے۔'' (۲۸۱)

کیااس گراہی کے بعداور بھی کوئی گراہی ہے؟ اس سے بھی زیادہ بیوتوف بنانے والاکوئی اور عمل ہوسکتا ہے؟ سمچھ نہیں آتی کہ اس طرح کی بات کرنے والے خص کو عالم اسلام کی عظیم اور قدیم ترین جامعہ کاشنے کیسے بنایا گیا؟ ہماری دعاتو یہی ہے کہ "دبنا لا توغ قلوبنا بعد إذ هدیتنا و هب لنا من لدند ک وحمة اندک انت الوها الم ۲۸۴۲)" یالاند ہدایت کے بعد ہمارے دِلوں کو گراہ نہ کرنا 'ہمیں اپنی طرف سے دحمت عطا کر۔ بیٹک تو بہت زیادہ عطا کرنے والا ہے۔"

یمی شخ الاز ہرمرید کے آداب لکھتے ہوئے کہتے ہیں"مرید کے آداب میں سے بیہ کہ دہ اپنے شخ کے سامنے زیادہ کلام نہ کرے اس کے سجاد بے پر نہ بیٹے اس کی تبیج استعال نہ کرے اس کے لئے مخصوص مقام پر نہ بیٹے کسی معاملے میں شخ سے اصرار نہ کرئے سنز شادی اور کوئی بڑا کام شخ کی اجازت کے بغیر نہ کرے 'سلام کرتے ہوئے شخ کا ہاتھ نہ بکڑے' جب شخ کھانے پینے یا لکھنے میں معروف ہوتو ہاتھ سے مصافحہ کرنے کی بجائے زبان سے سلام کرے اور شخ کے تکم کا انتظار

کرے شخ ہے آگے یا اس کے برابر نہ چلے ہاں جب انتہائی تاریک راستہ ہواور کی جانور یا ورندے نظرہ ہوتو تفاظت کیلئے شخ کے آگے جل سکتا ہے۔ برکات کاحصول شخ ہے مکن سمجے بو برکت اے حاصل ہوتو وہ بہی خیال کرے کہا ہے شخ کی برکت کی وجہ ملی ہے۔ شخ کی تن اور اس کے اعراض پرصبر کرے بھی بید خیال بھی دِل میں نہ لائے کہشنے نے فلاں کے ساتھ ایسا برتاؤکیا اس کے اعراض پرصبر کر رے والا ہوں دوال میں نہ لائے گاتو گویا وہ اپنے معاملات کو اس کے سپر دکر نے والا نہیں ہوگا اس لئے کہ مرید کے لئے سب ہے بہلی شرط بہی ہے کہ وہ اپنے آپ کو ظاہر آاور باطنا شخ کے سپر دکرے۔ جب شخ اے کہ مرید کے لئے سب سے بہلی شرط بہی ہے کہ وہ اپنے آپ کو ظاہر آاور باطنا شخ کے سپر دکرے۔ جب شخ اے کہ موال چیز پڑھ یا فلال نماز اوا کریا اسے دوزے رکھ تو فور آ اس کی روزہ تو ٹرنے کا تھم وے تو اس کیلئے شخ کے تھم کا اتباع بات خاروں کو بیٹر روزہ تو ٹرنا واجب ہے۔ یا اے شخ کی وقت نماز ہے منع کرے تو اس کیلئے شخ کے تھم کا اتباع ضروری ہے۔ مرید شخ پر خلوت کے وقت میں اجازت کے بغیر داخل نہ ہؤ جہاں شخ بیٹھا ہواس کی اجازت کے بغیر داخل نہ ہؤ جہاں شخ بیٹھا ہواس کی اجازت کے بغیر داخل نہ ہؤ جہاں شخ بیٹھا ہواس کی اجازت کے بغیر یہ میٹھ برخ اجان کے درنہ وہ تباہی اور بریا دی کا شکار ہوجائے گا۔ " (۲۸۳)

اب ہم دوبارہ اپنے مضمون کی طرف آتے ہیں۔اور کہتے ہیں کہ صوفی اپنے اولیاء ک<sup>ہ معصوم</sup> سبھتے ہیںاوراس پراعتراض کرنے کوجائز قرار نہیں دیتے' کہتے ہیں'' جواپنے استاد سے کیوں کے ساتھ سوال کرئے دہ بھی کامیا بہیں ہوسکتا۔'' (۲۸۴)

اس لئے کہ''شخاپ مریدین کیلئے ایساہوتا ہے جیسے نبی اپنی امت کیلئے۔'' (۲۸۵) اس بات کوقشری بیان کرتا ہے''مرید کی شرائط میں سے رہے کہ اس کے دِل میں شخ کے بارے میں کوئی اعتراض نہ ہو۔'' (۲۸۷)

اس طرح کے بہت سے واقعات اور حکایات ہیں جس سے صوفی بہ ثابت کرتے ہیں کہ ان کے رہنما اور اولیاء ایسے بی معصوم ہوتے ہیں جیسے انبیاء ہیں۔ ان واقعات کو پڑھنے کے بعد یہ بات اظہر من اشتس ہو جاتی ہے کہ اولیاء کی عصمت کے حوالے سے ان کا وبی مؤقف ہے جوشیعوں کا اماموں کی عصمت کے بارے میں ہے۔ چنانچہ ابن عجیبہ اس طرح کی ایک حکایت اپنی کتاب دفتو حات اللہیہ میں اپنے بعض مشائخ کے حوالے سے قبل کرتا ہے ''ایک ون میں نے ایک لڑے کو

دیکھااوراس کی خوبصورتی نے مجھے جیران کردیا اچا تک ایک زوردارتھٹر میرے منہ پر آلگا 'جس کی وجہ سے میری آنگا نو مجھے آواز آئی میرے منہ سے باختیار آ ونکل تو مجھے آواز آئی ایک لیجے کی لذت کے بدلے میں ایک تھٹر۔ اگرتم اور کرد گے تو ہم بھی اور کریں گے۔'' (۲۸۷) دیکھئے یہ کس طرح عصمت کا دعوی کرتے ہیں 'یہاں تک کہ کوئی کٹی شخص کولذت کی نگاہ سے دیکھے تو اس کے بارے میں بھی فی الفوراس پر پکڑ ہوجاتی ہے۔

رفا کی کے مریدین میں سے ایک شخص نقل کرتا ہے'' مجھے شخ یعقوب نے بتایا کہ میں نے شیطان کو اپنے گھرے دروازے پر کھڑا پایا تو اسے مارنے کیلئے میں بھا گا'اس نے مجھے کہا اے یعقوب' تم بھی عجیب انصاف کرتے ہو' تمہارے گھر میں سرخ اور زرو چیزیں یعنی درہم و دیتار پڑے ہیں تو میں تمہارے گھر کیوں نہ آؤں۔' (۲۸۸)

اس واقعہ سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ شیطان صوفی کو گمراہ نہیں کرسکتا۔وہ شیطان کی گمراہی اور اس کے ہفوات' گنا ہوں اور خطا دَل سے بھی محفوظ ہے۔

اس طرح کے اور بھی بہت سارے واقعات نقل کئے جانے ہیں۔

یدایک اورعقیدہ ہے جو صوفیوں نے شیعوں سے اخذ کیا جس سے صوفیوں اورشیعوں کے درمیان تعلق اور ربط کھل کرسامنے آجاتا ہے یہ بات بھی واضح ہو جاتی ہے کہ تصوف شیعیت سے ماخوذ ہے۔ ماخوذ ہے۔

## زمیں کا کسی بھی وقت ججت سے خالی نہ ہونا

یہ شیعہ کامشہور و معروف عقیدہ ہے کہ زمین کسی بھی دفت جست سے خالی نہیں ہوتی۔ جست سے ان کی مرادان کے امام ہوتے ہیں ؛ چنا نچان کے محدث اور فقہانے اس عقیدے کے حوالے سے اپنی کتابوں میں ابواب قائم کئے ہیں ؛ جن میں انہوں نے حضور کر بہتان ہا ندھتے ہوئے بہت میں کھڑ سے احاویث نقل کیں 'ای طرح انہوں نے حضرت علی اور ان کی اولا دِکرام کے بارے میں بھی بہت سے جھوٹے اقوال نقل کئے ۔ شیعوں کا مشہور محدث کلینی اپنی کتاب ''الکائی'' جو شیعوں کے ہاں بخاری کی طرح معتبر ہے میں لکھتا ہے کہ اگر زمین پر دوخض ہی رہ جا کیں تو ان میں سے ایک جست یعنی امام ہوگا۔ اس بارے میں وہ جعفر بن محمد باقر سے روایت نقل کرتا ہے کہ انہوں نے کہا'' زمین میں اگر دوخض ہی رہ جا کیں تو ان میں سے ایک جام ہوگا۔'' (۲۸۹)

ای طرح اس نے ایک اور باب قائم کیا جس کاعنوان اس نے رکھا''زیمن بھی بھی جست سے خالی نہیں ہوتی ''۔اس کے ختمن میں اس نے بہت ی روایات نقل کیں 'مثلاً امام جعفر سے سوال کیا گیا'' کیا زمین امام نے بغیررہ علق ہے؟ انہوں نے کہا جب زمین میں امام نہ رہے گا تو بیز مین ختم ہوجائے گی۔'' (۲۹۰)

ای طرح کی ایک روایت ابن بابویه آهی التوفی 381 ھ جس کا مقام شیعوں کے ہاں وہ ی ہے جو اہل سنت کے نزدیک صحاح اربعہ کے مصنفین کا ہے۔ وہ اپنی کتاب "عیون" میں علی بن موی الرضا بو شیعوں کے ہال ہے 'کے بازے بی نقل کرتا ہے کہ الن سے خوال کیا گیا" 'کیاز مین جمت سے خالی ''کیاز مین جمت سے خالی موگئی تو وہ وہ وہ اور دیا کہ اگرز مین جمت سے خالی موگئی تو وہ تاہ ہو صابح گی۔' (۲۹۱)

فتی اپنی کتاب میں ایک مستقل باب "کمال الدین وتمام العمة" کے عنوان سے قائم کرتے ہوئے امام کی ضرورت کو بیان کرتا ہے اس باب میں اس نے بیس سے زائدروایتی نقل کی بیں جن میں سے ایک بیے کہ باقر بن علی زین العابدین نے فرمایا" اگرامام ایک لیے کیلئے بھی زمین

#### kutubistan. blogspot.com

ے اٹھ جائے تو زمین اہل زمین کواپی لپیٹ میں اس طرح لے لے جس طرح سمندر کی بڑی لہر سب کوابی لپیٹ میں لے کر تیاہ و ہر با د کر دیتی ہے۔'' (۲۹۲)

ملاباقر مجلسی نے اس مضمون پر مشتمل سوسے زائد حدیثین نقل کی ہیں' جن میں سے ایک حدیث وہ علی این الحسین نے قل کرتا ہے کہ انہوں نے کہا'' آ دم علیه السلام کی پیدائش سے لے کر ابھی تک زمین ججۃ اللہ یعنی امام ہے بھی بھی خالی نہیں ہوئی' ہاں بیضر در ہے کہ بعض دفعہ امام ظاہر اور مشہور تھا اور بعض اوقات غائب اور مستور نے امت تک پیزمین ججۃ اللہ سے خالی نہیں ہوگی' کیونکہ آگرا مام نہ ہوتو کوئی اللہ کی عبادت نہ کرے۔'' (۲۹۳)

شیعوں کی کتابیں اس طرح کی من گھڑت احادیث اور دایات ہے جری ہوئی ہیں' گرہم یہاں ہم انہی براکتفا کرتے ہیں۔

صوفیوں نے اس عقید کومن وعن اخذ کیا۔ کی ایک مقام پر چھوٹی می تبدیلی نہیں کی مرف وہ جت کوامام کی بجائے ولی کہتے ہیں۔ چنا نچد ابوطالب کی اپنی کتاب' تو ق القلوب' میں شیعوں کے الفاظ اور اصطلاحات کو استعال کرتے ہوئے حضرت علیؓ کے حوالے نے قل کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ انہوں نے فرمایا'' زمین بھی بجت سے خالی نہیں ہوگی جا ہے وہ ظاہر اور مشہور ہو یا خاکف اور مقہور' اگر امام نہ ہو تو اللہ کی تمام نشانیاں اور علامات مطل ہو حاکمیں۔'' (۲۹۳)

ای طرح طوی نے ان نے قل کرتے ہوئے لکھائے' زمین ججۃ اللہ ہے بھی بھی خالی نہیں ہوگئ تا کہ اللہ کی آیات اور نشانیاں ختم نہ ہو جائیں۔'' (۲۹۵)

حکیم ترندی اوراحمد بن زروق بھی ای طرح کی بات لکھتے ہیں'' دنیا مبھی بھی جمت سے خالی نہیں ہوتی۔'' (۲۹۷)

سلمی اپنے طبقاۃ کے مقدمے میں لکھتا ہے''اللہ تعالیٰ نے اس امت کو انبیاء کے بدکے اولیاءعطا کئے جو انبیاء کی سنتوں کے تالع اوران کے خلیفہ ہوتے ہیں' جوامت کو انبیاء کے طریقوں اور نج پر چلاتے ہیں کوئی بھی وقت ان اولیاء سے خالی نہیں ہوتا' ہرولی کے بعدا یک ولی آتا ہے۔ اس معلوم یہ ہوا کہ زمیں آخر وقت تک بھی بھی اولیاءادرابدال سے خالی نہیں ہوگی۔ بیداولیاء ادرابدال اس امت کوشر بعت اوراس کے تقائق کے بارے میں آگاہ کریں گے۔''(۲۹۷) این عربی کہتا ہے'' زمین بھی بھی ایک کامل شخص ہے خالی نہیں ہوگی۔'' (۲۹۸)

ابن عربی کا بی ایک مشہور مرید علاء الدولہ السمنانی لکھتا ہے''ہروقت ایک مرشد کا ہونا ضروری ہے جوعوام کی حق تعالیٰ کی طرف رہنمائی کرے۔ جو نبی کا خلیفہ ہو۔ اس مرشد کا ہونا عاصل ہوتی ہے جس کے ذریعے وہ اپنے مریدوں او متبعین نے قلوب کو سخر کرتا ہے اور تا سیالہی کے ذریعے بی اس کے لئے مریدوں کو فائدہ پنچانا اور انہیں تعلیم دینا مکن ہوتا ہے۔ اسے عالم ول اور شخ بھی کہا جا سکتا ہے۔ اس بات کی طرف حضور نے ایک صدیث میں ارشاد فربایا'' شخ اپنی قوم میں ایسانی ہوتا ہے جو سے بات کی طرف حضور نے ایک صدیث میں ارشاد فربایا'' شخ اپنی قوم میں ایسانی ہوتا ہے جو سا نہیں ہوتا ہے اور اس کے قلب کی حالت تھی' اس لئے کہ قلب کی کیفیت اور حالت وہی ہوتی ہے جو مصطفیٰ علیہ السلام کے قلب کی حالت تھی' اس لئے کہ اسے نبی کی وارثت کا ملہ حاصل ہوتی ہے جو مصطفیٰ علیہ السلام کے قلب کی حالت تھی' اس لئے کہ اسے نبی کی وارثت کا ملہ حاصل ہوتی ہے۔'' (۲۹۹)

ای طرح صاحب جمہر ہ لکھتے ہیں ''صحیح روایات اورا حادیث جو کتاب وسنت سے ثابت ہیں' ان سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ زمین کسی بھی وقت جمت سے خالی نہیں ہوتی۔ ایک ایسا شخص جو حقیقت کا عارف اور ظاہر ہے آگے کی باتوں کو جانتا ہے' جو سیح معنوں میں اللہ کا عبادت گزار ہوتا ہے' جسے بصیرتِ کا ملہ حاصل ہوتی ہے' جس کی دُوررس اور حقیقت بین آ تکھیں ہوتی ہیں۔'(۲۰۰)

ای نے قطب الدین القسطلانی سے نقل کیا''اللہ تعالی اپنی حکمت اور نعمت کے ذریعے ہر زمانے کو اپنے ایک تر جمان سے نوازتے ہیں جو معارف اللہ یکا اظہار کرتا ہے وہ لطائف ربانیہ سے باخبر ہوتا ہے'اللہ تعالی اس محض کے ذریعے انبیاء اور اولیاء کے معارف سے محروم کو ہدایت نصیب کرتے ہیں۔'' (۳۰۱)

لسان الدین بن الخطیب کہتا ہے'' ان کے ہاں ضروری ہے کہ عالم میں ایک شخص ہمیشہ ایسا موجود رہے جو ججت ہواور وہ اسرا یہ خداوندی کا نائب ہو۔ اُگر وہ ظاہر ہوتو نبی اور رسول کہلائے گا'

اورا گرمستور ہوتو قطب کہلائے گا۔" (۳۰۲)

شعرانی نے علی الخواص نے قل کرتے ہوئے لکھا کہ وہ کہتا ہے' اللہ تعالیٰ کی اپنے بندوں پر انعتوں میں سے ایک یہ بھی ہے کہ زمین بھی بھی اللہ کے نائب اور جمت سے خالی نہیں ہوتی ۔ وہ جمت جواس کے دین میں اس کا نائب اور ولایت میں اس کی مرضی پر چلتا ہے' اللہ تعالیٰ اسے اپنے معتاب ختن فرماتے ہیں۔ خوشخری ہے اس شخص کیلئے جواس زمانے میں اس مقام پر فائز ہو۔'' (۳۰۳)

صوفیوں کے ان اقوال کی بناء پر ہی شخ الاسلام ابن تیمیہ اپنے فناوی میں لکھتے ہیں ' بیوہی دعویٰ ہے جس کا رافضیوں اور شیعوں نے اعلان کیا کہ ہرزیانے میں امام معصوم کا ہونا ضروری ہے جو اللہ کی طرف ہے اہل زمین والوں کیلئے جست ہوگا۔ اور اس کے بغیر ایمان مکمل نہیں ہوتا۔' (۲۰۹۳)

# امام کی معرفت ضروری ہے

موضوع کی مناسبت ہے ہم یہاں شیعوں کے ایک اور عقید کو بیان کرنا چاہیں گؤوہ بیہ ہے کہ جس طرح امام کا ہرونت موجود ہونا ضروری ہے اسی طرح ہرامام کے دور کے لوگوں کیلئے اس کی معرفت بھی ضروری ہے۔ جوشخص اس حالت میں مرجائے کہ اسے اپنے امام کی معرفت نہیں تھی تو وہ جاہلیت کی موت مرے گا۔ یا وہ کفر اور گمراہی کی حالت میں مرے گا۔ مشہور شیعہ مصنف شریف مرتضی ہوتا ہے کہ المحدیٰ کے لقب سے مشہور ہے کا کھتا ہے ''امام کی معرفت اتی ہی ضروری ہے جیسیا کہ خدا تعالیٰ کی معرفت ایمان اور اسلام ہے۔ امام کے بارے میں کسی شک میں جتا ہونا یا اس سے ناوا تف ہونا گویا حق تعالیٰ کی ذات میں شک کرنا یا اس سے ناوا تف ہونا ہے جو کہ صرح کفر ہے۔ ایسا محض ایمان سے خارج ہوجا تا ہے۔ یہ مقام صرف ناوا تف ہونا ہے جو کہ صرح کفر ہے۔ ایسا محض ایمان سے خارج ہوجا تا ہے۔ یہ مقام صرف معلوم ہوتا ہے کہ امام کی معرفت ایمان کا حصہ ہے۔ اس کے بارے میں شک و شبہ کرنا کفر ہے معلوم ہوتا ہے کہ امام کی معرفت ایمان کا حصہ ہے۔ اس کے بارے میں شک و شبہ کرنا کفر ہو اور اس پرتمام شیعوں کا اجماع ہے۔ ' ( ۲۰۰۵ )

طوی جوشخ الطا کفد کے نام ہے مشہور ہے گلستا ہے''نبوت کو نہ ماننے کی طرح امامت کو نہ ماننا بھی کفر ہے۔ دونوں کی عدم معرفت ایک ہی سطح کی ہے۔ حضور کے منقول ہے کہ جوشخص اس حالت میں مراکداسے امام زمانہ کی معرفت نہیں تھی' تو وہ جالمیت کی موت مرار اور جالمیت کی موت کفر کی موت ہے۔'' (۲۰۲)

اس دوائے سے شیعہ محدثین نے اور بھی بہت ساری روایات نقل کی ہیں جن میں سے کلینی نے اپنی کتاب ''اکانی'' ابن بابور اتفی 'طوی نے اپنی کتاب ''شافیہ'' بر ف نے اپنی کتاب ''مان'' نعمانی نے اپنی کتاب ''فعیہ'' حرعا ملی نے اپنی کتاب ''فعیائی نے اپنی کتاب ''فعیائی نے اپنی کتاب ''میں اس طرح کی روایات نقل کی ہیں۔ یہاں کی کشیعوں کا مشہور محدث حرعا ملی کھتا ہے'' اس بارے میں روایات اور دلائل بہت زیادہ ہیں

جو گنتی اور شار مین نبیس آسکتے۔" (۳۰۷)

یشیعوں کا بنیادی عقیدہ ہے مقصد یہ کہ شیعہ عقا کد کے مطابق ہر مخص کیلیے ضروری ہے کہ وہ امام کے وجود کونشلیم کرئے اس کی معرفت حاصل کرئے اس کی اتباع کرئے اس سے دینی علوم حاصل کرئے اس کی بات کا انکار کر کے وہ تباہی حاصل کرئے اس کی بات کا انکار کر کے وہ تباہی اور گھرائی میں بڑجائے گا۔

یہ شیعوں کاعقیدہ ہے لیکن عجیب بات یہ ہے کہ صوفی بھی لفظ بہ لفظ ان باتوں کو اپناتے ہوئے کہ عقیدہ رکھتے ہیں۔ چنانچہ وہ کہتے ہیں جس کا کوئی شخ نہ ہواس کا امام شیطان ہوتا ہے ، جیسا کہ صوفیوں نے ابویزید سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتا ہے '' جس کا کوئی استاد نہ ہوتو اس کا امام شیطان ہوتا ہے۔'' (۲۰۸)

لسان الدین ابن الخطیب کہتا ہے''مریدا پے شخ پراعتاد کرے'اپی لگام اس کے ہاتھ میں دے دے تا کہ شخ اسے شیطان کی بکڑ ہے بچائے اور اسے سید ھے رائے پر چلائے۔اسی طرح کہاجا تا ہے جس کا کوئی شخ نہیں اس کا شخ شیطان ہے۔'' (۹۰۹)

ای طرح ابن عربی کہتا ہے''اے مرید جان لے کہ دعوت الی اللہ کا مقام بہت بلند ہے'یہ نبوت کا مقام ہے ہوت بلند ہے'یہ نبوت کا مقام ہے اور اس کا خلاصہ یہ ہے کہ جو تحض نبوت کے زمانے میں بیکام کرے گا اور اس زمانے کے علاوہ جو تحض بیکام کرے گا اے شیخ کہا جائے گا۔ جوعلوم نبویہ کا وارث ہوتا ہے تاہم یہ ہے کہ وہ نبی نبیس ہوتا۔ یہی وہ تحض ہے جس کے بارے میں اہل اللہ کہتے ہیں کہ جس کا کوئی استاد نبیس تو اس کا استاد شیطان ہوتا ہے۔'( ۳۱۰ )

شعرانی مزید کہتا ہے''اے میرے بھائی جان لو، کوئی بھی شخص سلوک کا اعلیٰ مقام اس وقت تک حاصل نہیں کرسکتا جب تک وہ کوئی شخ نہ پکڑئے اور ان کے سامنے زانو ئے تلمذ تہہ کرے۔ اس کی خوب خدمت کرے۔ جوشخص یہ دعویٰ کرتا ہے کہ وہ شخ کے بغیر ہدایت حاصل کرلے گا' تو اس کا شخ اہلیس ہوتا ہے۔ ابولقاسم جنید بغدا دی کہا کرتے تھے جوشخص شخ کے بغیراس راہ پر چلنے کی کوشش کرے گا تو وہ خود بھی گمراہ ہوگا اور اور وں کو بھی گمراہ کرے گا۔''(۳۱۱) ای طرح شعرانی اپنی کتاب "الاخلاق المتولیه" میں علی المرصفی نے قل کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ اس نے کہا "اگر کوئی مرید شخ کے بغیر اللہ تعالیٰ کی اتن عبادت کرے کہ اس کی عبادت فریعن و آسان کے درمیان خلا کو بھر دے 'پھر بھی اس کی عبادت گرد وغبار کی طرح ہے جو ایک پھونگ ہے اُڑ جائے گی۔ میں نے اپنے شخ علی الخواص کویہ کہتے ہوئے سنا اگر کوئی شخص بغیر شخ کے علی الخواص کویہ کہتے ہوئے سنا اگر کوئی شخص بغیر شخ کے علم کی ایک ہزار کتا ہیں پڑھ لئے وہ ایسا ہی ہے جیسے کوئی شخص بغاری اور اس کی دوا جانے بغیر طب کی کتا ہیں یاد کر لے۔ جو شخص شخ کے بغیر اس راہ پر چلنے کی کوشش کرتا ہے وہ ہروقت گراہی کے کنارے پر ہوتا ہے۔ "(۳۱۲)

شیعه ابوجعفر محدالبا قر کے حوالے نے قل کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا'' اللہ تعالیٰ کو چندلوگ ہی جانتے ہیں۔وہی لوگ جانتے ہیں جواماموں کو جانتے ہیں۔جوشخص اماموں کونہیں جانتا دہ اللہ کو بھی نہیں جانتا۔اور جوشخص اللہ کونہیں جانتا' ظاہری بات ہے کہ وہ اس کی عبادت نہیں کرتا اور زندگی گمراہی میں گزارتا ہے۔'' (۳۱۳)

انہی ہے ایک اور قول بھی منقول ہے'' جو شخص امام کے بغیرا پنی عبادت کے ذریعے اللہ کا قرب حاصل کرنا چاہے تواس کی بیکوشش رائیگاں ہے۔''

مشہورمستشرق ٹیکلسن بایزید بسطای کے قول''جس کا کوئی شیخ نہیں اس کا شیخ شیطان ہے'' کفقل کرنے کے بعد لکھتا ہے کہ اس سے فلاہر ہوا کہ شیعیت کوتصوف میں گہرااٹر ورسوخ عاصل ہے۔وہ شیعیت جس کا بانی عبداللہ بن سباءتھا۔'' (۳۱۳)

#### ولابيت اوروصيت

صوفیوں اور شیعوں کے درمیان ایک اور معالم میں بھی انتہائی مشابہت ہے وہ یہ ہے کہ صوفی بھی انتہائی مشابہت ہے وہ یہ ہے کہ صوفی بھی اپنے اولیاء کیلئے وہی اختیارات اور اوصاف ثابت کرتے ہیں جو شیعہ اپنے اماموں کیلئے کرتے ہیں \* میں شیعہ عقائد یہ ہیں ''امام حکم خداوندی کے والی ہوتے ہیں 'علم خداوندی کے خزانے ادروجی خداوندی کامہط ہوتے ہیں۔''(۳۱۵)

ا بوجعفر محمد بن حسن الصفار التوفي 290 هر جوکلینی کا بھی استاد ہے اپنی کتاب بصائر میں محمد باقر بن علی زین العابدین کے حوالے سے نقل کرتے ہوئے لکھتا ہے''مهم اللہ کے منتخب اور چنیدہ بندے ہیں' ہم سب سے انصل اور بہتر لوگ ہیں' ہم ہی علوم انبیاء کے دارث اور خدا کے محبوب ہیں۔ہم زمین پراللہ کی جحت ہیں ہم ایمان کے ارکان اور اسلام کے ستون ہیں۔ہم اللہ کی مخلوق كيليح الله كى جانب سے رحمت ہیں۔ ہم ہى ہیں جن كى وجد سے خدارز ق كى كشادگى اور تنظى كا فيصله كرتا ہے۔ہم ہدایت کے امام روشن کے چراغ اور رہنمائی کے مینار ہیں۔ہم ہی سابق ہیں ہم ہی آخر ہیں۔ہم ہی علم کامنیع ہیں۔جو ہمارااتباع کرے گاوہ کامیاب ہوگا'جو نہ مانے گاوہ تباہ ہوجائے گا۔ہم امت کے رہنما ہیں'ہم ہی صراط متنقم ہیں۔ہم معدن نبوت ہیں۔ہم موضع رسالت ہیں۔ہارے یاس بی فرشتے آتے ہیں ہم وہ چراغ ہیں جس سےلوگ رہنمائی حاصل کرتے ہیں ہم دہ راستہیں جس پرچل کرلوگ کامیاب ہوتے ہیں ہم جنت کی طرف رہنما' اسلام کی عزت اور وہ پُل ہیں کہ اُن پر چلنے والا ہر شخص کامیاب ہوگا۔ ہم شمشیر بے نیام ہیں ہماری وجہ سے بی خداکی رحمت نازل ہوتی بئبارش ہوتی ہے ہماری وجہ ہے ہی عذاب ملتے ہیں۔ جو ہماری معرفت عاصل كرے اور ہمارى مدوكر اورجارى بات مانے تو وہ بم ميں سے باور بمارادوست ہے۔ "(٣١٦)

کلینی نے بھی اماموں کے حوالے سے نقل کیا، کہ وہ کہتے ہیں''ہم زمین پر اللہ کے علم کا خزانہ ہیں' ہم ومی خداوندی کا ترجمہ ہیں' ہم زمین و آسان کے درمیان خدا کی جست بالغہ ہیں۔''(سا2) یہ جھی منقول ہے کہ انہوں نے کہا''ہم ہی وہ مثانی ہیں جوخدانے اپنے نبی کوعطا کئے۔ہم انسانی شکل میں زمین پرتمہار سے سامنے چلتے ہیں جس نے ہمیں پہچان لیا' بہچان لیا' اور جوغا فل رہا وہ تباہ ہوا۔ جس نے پہچانا تو وہ جنت میں یقین کے مقام پر فائز ہوگا اور جس نے ہماری معرفت حاصل نہیں کی وہ جہنم میں جائے گا۔'' (۳۱۸)

اس حوالے سے روایت تو بہت زیادہ ہیں۔ جومزید روایات پڑھنا یا جاننا چاہیں تو اس موضوع پر ہماری چار کتابوں کا مطالعہ کرے چسے صفار کی مشہور کتابوں کا مطالعہ کرے جسے صفار کی کتاب ''بھائر الدرجات' کلینی کی کتاب ''کہلے کی کتاب ''بھائر الدرجات' کالین کی کتاب ''کالین کی کتاب ''بھائر الدرجانی کی کتاب ''البرہان' وغیرہ۔

کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ اس طرح کی خرافات 'ہفوات اور شرکیات ہے پاک ہیں' لیکن صوفی اپنی ہڑوں میں شیعہ عقائد کا پانی ہی ڈالتے ہیں' کتاب وسنت ہے رہنمائی عاصل کرنے کی بجائے وہ شیعوں کی باتیں مانتے ہیں۔صوفیوں کے اولیاءاور رہنماوہ بی پچھ کہتے ہیں حوشیعدا ہے اماموں اور وصوں کے بارے ہیں کہتے ہیں۔

مشہورصوفی مورخ ابونصر سراج الطّوی لکھتے ہیں 'نیلوگ یعنی صوفیاء زمین پراللہ تعالیٰ کا احسان ہیں اس کے اسرار ورموز اور علم کنزینے ہیں اللہ کے خاص بند نے اور دوست ہیں۔اللہ معربت کرنے والے صالح نیک لوگ ہیں انہی میں سے سابقون اور آخرون ہیں کہی ابرار اور مقربین ہیں کہی ابدال اور صدیقین ہیں۔اللہ تعالیٰ نے ان کے دِلوں کو اپنی معرفت سے زندہ کردیا' اپنی خدمت کیلئے ان کے اعضاء کو آراستہ و پیراستہ کردیا' ان کی زبان کواپنے فرکیلئے خاص کردیا' ان کی زبان کواپنے فرکیلئے خاص کردیا' ان کی دبان کو اپنے اسرار جانے کیلئے پاک کردیا' ان میں سے پھھا ہے ہیں جو والا بہ کا تاج پہنے ہوئے ہیں' خدا نے آئیس ہدایت کا حلیہ اور لباس پہنایا اور ان کے دِل کونم اور اپنی مہر بانیوں کے ساتھ آئیس اکٹھا فر مایا' خدائی عنایات والطاف کی بنا پر وہ اللہ کے علاوہ ہر چیز سے بیان ہوگئے' اللہ کو ہر چیز پر ترجے دینے گئے' صرف ای پر بھر وسہ اور اعتاد کرنے گئے' اس کے در بیٹر میں کے فراس کی طرف سے آنے وائی آز مائشوں پر صرکر نے گئے۔

اى كى خاصر گرباراور يج چهور وسيخ اوراى كى خاطرائي يويول كورك كرديا ـ "ذلك فضل الله يوتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم " ـ ثير "فمنهم ظالم لنفسه " ـ ثير "قل الحمد لله و سلام على عباده الذين اصطفى . " (٣١٩)

ذوالنون مصری سے منقول ہے کہ وہ کہتے ہیں'' پیز مین پراللہ کی جمت ہوتے ہیں 'فداانہیں اللہ کا بیت نور کالباس پہنا تا ہے' ان کیلئے ہدایت کے جمنڈوں کو بلند کرتا ہے' وہ خدا کے نتخب اور اس کی طاقت سے اس کے نام کو بلند کرتے ہیں۔ خدا ان میں صبر کوٹ کوٹ کر بھر دیتا ہے۔ ان کے جسموں کو اپنے مراقبہ کیلئے پاک کر دیتا ہے۔ اپنی مقربین کی خوشبو سے نہیں معطر کر دیتا ہے۔ اپنی محبت اور مودت سے انہیں سرفراز فرما تا ہے' پھران کے دِلوں پرغیب کا ذخیرہ نازل کرتا ہے' غیب کے بید ذخیر سے صرف ای کوعطا ہوتے ہیں جوحق تعالیٰ کے قریب ہوتا ہے' ان کی ہمتیں خدا کی مرف ماصل کرنے کیلئے ہیں' اور ان کی نگاہیں غیب کی باتوں کو بھی دیکھ لیتی ہیں' خدا انہیں اپنی معرف کے اپنی مقام پر بھا تا ہے۔'' (۲۲۰)

نیز'' یہ وہ گو نگے ہیں جوفصح و بلیغ کلام کرتے ہیں' وہ اندھے ہیں جوسب کچھ دیکھتے ہیں' الفاظ ان کی صفات بیان کرنے سے عاجز ہیں' ان کی وجہ سے ہی تکلیفیں اور مصبتیں دُور ہوتی ہیں' اور انہی کی برکت سے رحمتیں نازل ہوتی ہیں' یہ دنیا میں سب سے خوبصورت اور معزز انسان ہیں' سب سے زیادہ وعدہ ادر میثاق پورا کرنے والے' بندوں کیلئے روشن چراغ اور ہدایت کے مینار ہیں۔رحمت کے معادن اور حکمت کے منالع ہیں۔''(۳۲۱)

ابن عجیبہ کصح ہیں'' میہ باب اللہ اور بداللہ ہیں۔جس نے ان کی تعریف کی اس نے اللہ کی تعریف کی اس نے اللہ کی تعریف کی۔ اورجس نے ان کی برائی کی وہ گویا اللہ کی برائی کا ارتکاب کرنے والا ہے۔''(۳۲۲)

ابن قضیب البان کہتے ہیں' قطب وقت کا فاروق ہوتا ہے' فیض تقیم کرتا ہے' زمانے کے سارے معاملات اسی کے ہانھ میں ہوتے ہیں' قطب کا دِل اخبیاء کی روحوں کا مخزن ہوتا ہے۔ اخبیاء کی روحیں تو اسرار خداوندی کے خزانے ہیں' وہ سب قطب کے دِل میں ہوتے ہیں' میہ وہ میں موتے ہیں' میہ وہ میں کے دِل میں ہوتے ہیں' میہ وہ دروازہ ہے کہ داخل ہونے اور باہر نکلنے کا راستہ ہے۔قطب کا دِل وہ جِراغ ہے جوارواتِ عالم کی دروازہ ہے کہ داخل ہونے اور باہر نکلنے کا راستہ ہے۔قطب کا دِل وہ جِراغ ہے جوارواتِ عالم کی

رہنمائی کیلئے نصب کیا گیا اس کی زبان معرفت حق کی شاہد ہوتی ہے اس کی زبان میں مقربین کیلئے شفا اور عارفین کیلئے مشاہد ہے کے مواقع ہوتے ہیں اس کی زبان سے نکلے ہوئے الفاظ واصلین کے دِلوں کی غذا ہیں اس قطب کی عقل اس کیلئے بمز لہ اسرافیل کے ہوتی ہے قطب ہی کوجہ سے آسمان اور زمین کے سب ستون قائم ہیں۔ ہرزمانے میں ایک قطب کا ہونا حقیقت محمد سے ہرزمانے میں ایک قطب ہوتا ہے۔'' (۳۲۳)

این عربی اس ہے بھی زیادہ واضح الفاظ کے ساتھ کہتے ہیں: '' میں ہی قرآن ہوں میں ہی سیع مثانی ہوں میں روحوں کی روح ہوں برتنوں کی روح نہیں میر اول اعلیٰ مقام پرموجود ہے جہاں علوم خداوندی اس کامشاہدہ کرتے ہیں

تہارے لئے تومیری صرف زبان بی ہے "(۳۲۴)

شیعوں کاعقیدہ ہے کہ ان کے امام ساری زبانیں جانتے ہیں بہاں تک کہ پرندوں اور درندوں کی زبانیں بھی صفارائی کتاب بسائر میں ایک عنوان قائم کرتا ہے"باب فی الائمة علیهم السلام انھم یعرفون الالسن کلھا۔"

اى طرح اس فى كَلُ باب اور بَكَى قَائَم كَ حَيْن بِس الكِ بِيَكُى بِ"باب فى الائمة عليهم السلام انهم يعرفون منطق البهائم. ويعرفونهم ويجيبونهم اذا دعوهم" (٣٢٥)

اس کے بعد وہ ان عنوانوں کے ذیل میں احادیث نقل کرتا ہے 'مثلاً جعفر بن باقر کے حوالے ہے ایک روایت نقل کی کہ وہ کہتے ہیں' دحسن بن علی علیه السلام کہتے ہیں' اللہ کے دوشہر ہیں' ایک مشرق اورا کی مغرب میں' ان کے گردلو ہے کی فصیلیں ہیں' ہرشہر پرا یک ہزار محافظ سونے کے گرز لئے کھڑے ہیں' سات لا کھ زبانیں ان شہروں میں بولی جاتی ہیں' ہرزبان دوسری سے مختلف ہے اور اس کے علاوہ ان زبانوں کے جیتے اسرار ورموز ہے اور اس کے علاوہ ان زبانوں کے جیتے اسرار ورموز

ہیں' مجھان کا بھی پہتہ ہے'ادر حسین میر ابھائی ہے۔''(٣٢٧)

محمدالباقر سے منقول ہے کہ وہ کہتے ہیں''جمیں پرندوں کی زبان سکھائی گئی اورجمیں ہر چیز کاعلم دیا گیا۔''(۳۲۷)

اس طرح کی اور بھی بہت ساری روایات ہیں' زیادہ تر ان روایات کوکلینی اور حرالعالمی نے نقل کیا ہے۔

ای طرح کے اقوال صوفی بھی اپنی کتابوں میں اپنے مشائخ کے بارے میں لکھتے ہیں' مثلاً شعرانی اپنی کتاب''طبقات' میں ابراہیم الدسوقی کے حوالے سے لکھتا ہے'' وہ مجمئ سریانی' عبرانی' زخی زبانوں میں گفتگو کرتے تھے اس کے علاوہ جانوروں اور پرندوں کی زبانمیں بھی انہیں آتی تھیں۔'' (۳۲۸)

عمادالدین الاموی کہتا ہے''عارف ہر مخلوق کی بات کو بھتا ہے'وہ جانوراور جمادات ہی کیوں نہوں۔''(۳۲۹)

شعرانی اپنی کتاب''الانوارالقدسیهٔ 'میں لکھتا ہے''ولی کواللہ تعالیٰ تمام زبانوں کی معرفت عطا کرتے ہیں' بالخصوص انسانوں اور جنات کی زبانیں' لہذا کسی بات کو بھی سجھنا اس کیلیے مشکل نہیں ہوتا۔'' (۳۳۰)

صوفیوں نے اپنی کتابوں میں بہت ہے ایسے داقعات ذکر کئے ہیں جس میں صوفیوں کے سر براہوں نے جانوروں ٔ درندوں اور پرندوں سے گفتگو کی اس کا ذِکر ہم انشاء اللہ اس کتاب کے دوسرے جصے میں کریں گے۔

لیکن دلچین کیلے ہم یہاں صرف ایک واقعہ بیان کرناچا ہیں گے جے شعرانی نے اپنی کتاب "طبقات الکبریٰ" میں بیان کیا ہے وہ لکھتا ہے "شخ ابو یعزی نے پندرہ برس جنگلوں میں گزارے۔ جنگلوں میں وہ جنگلی کھل کھاتے تھے۔ شیر بھی ان کے پاس آ کرسر جھکا تا تھا 'پرندے ان کے گرد بیٹھتے تھے' جب وہ شیر سے کہتے کہ یہاں نہ تھمرو چلو۔ تو وہ اپنے بچوں کو لے کروہاں سے نکل جا تا تھا۔ "

شیخ ابومدین کہتے ہیں ''ایک بار میں صحرامیں ان کے پاس گیا تو شیر اور در ندوں پر ندوں کو ان کے گرد مایا' دو پہر کاونت تھا' شیخ ابو یعزی ان سب کو مختلف مقامات پر بھیج رہے تھے اور ان سے كهدر بست صح جاؤتم فلال جكدير جاؤتمهارے لئے كھاناوبال بريزا ہے اس طرح وہ پرندوں سے بھی کہدرہے تھے اورسارے جانورہی ان کی بات پرسرتسلیم ٹم کرتے ہوئے وہاں سے روانہ ہو رہے تھے۔ پھرانہوں نے مجھ سے کہا شعیب میہ پرندے اور درندے میرے پاس ہی رہنا پند کرتے ہں'میری خاطروہ بھوک بھی برداشت کرتے ہیں۔' (۳۳۱)

اباس کے بعد شیعوں اور صوفیوں کے عقائد اور خیالات میں کیا فرق رہ جاتا ہے؟

### حلول اورتناسخ كاعقيده

شیعوں کے بعض فرقوں کاعقیدہ یہ ہے کہ ان کے اہام مختلف اوقات میں مختلف صورتوں میں مختلف مقامات پر ظاہر ہوتے رہے۔ مثلاً وہ کہتے ہیں کہ آدم علیہ السلام کے زمانے میں ان کے امام ان کی صورت میں ' پھر نوح علیہ السلام کے دور میں ان کی شکل میں 'پھرشیٹ علیہ السلام 'پھرعیسی' پھرمحکہ کے زمانوں میں ان کی اشکال میں ظاہر ہوتے رہے۔ ان کا پیعقیدہ بھی ہے کہ انہی کے امام نے حصرت نوح علیہ السلام کوغرق ہونے سے بچایا اور ان کو نہ مانے والوں کوغرق کیا۔ امام نے ہی خصر علیہ السلام اور موئی علیہ السلام کے دور میں کشتی کو تباہ کیا 'غلام کوئی کیا وغیرہ وغیرہ۔

چنانچہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے بارے میں جھوٹ ہولئے ہوئے وہ لکھتے ہیں کہ انہوں نے فر مایا ''میں اور جُد اُلک ہی نور ہیں جو اللہ کے نور سے نکلے ہیں۔ میں ہی صاحب الرحفہ ہوں' میں ہی صاحب آیات ہوں' میں نے ہی پہلی قو موں کو ہلاک کیا' میں ہی وہ عظیم خبر ہوں جس کے بارے میں لوگوں کا اختلاف ہے' میں ہی کتاب ہوں' میں بی لوح محفوظ ہوں' میں ہی قر آن حکیم ہوں' میں جمد اور حجہ میں ہوں' ہمارے مرد نے ہیں مرتے' اور ہمارے مقتول قتی نہیں ہوتے' نہ ہماری اولا دہوتی ہے نہ ہم کی کی اولا دہوتے ہیں' میں نے ہی نوح علیہ السلام کو نجات دی' عیسیٰ علیہ السلام کی زبان کے ذریعے جیپین میں میں میں نے ہی کلام کیا' آدم' شیٹ نوح سام' ابرا ہیم' اسا عمل موئ' یوشع عیسی ' شمعون' محمد اور میں' ہم سب ایک ہی ہیں' میں بی زبان کے ذریعے جیپین میں میں اسام کہی کرتے ہیں' اس کے کہ ہم سب ایک ہی چیز ہیں میری اولا دہیں سے آنے والے سارے امام کہی کرتے ہیں' اس کے کہ ہم سب ایک ہی چیز ہیں اور ہرزمانے میں ہماراظہور ہوتا ہے۔'' (۳۳۲)

ان سے منقول ہے کہ انہوں نے سلمان کو کہا ''میں ہی مردوں کو زندہ کرتا ہوں' زمین و آسان کے درمیان ہر چیز کو جانتا ہوں' میں ہی کتاب مبین ہوں' اے سلمان' محمد تو جہت کو قائم کرنے والے ہیں ادر جحت میں ہوں' اسی روح کے ساتھ میں آسان پر گیا' میں نے ہی نوح علیہ السلام کوشتی کے ذریعے بچایا' مجھلی کے پیٹ میں یونس علیہ السلام کے ساتھ میں ہی تھا' میں نے السلام کوشتی کے ذریعے بچایا' مجھلی کے پیٹ میں یونس علیہ السلام کے ساتھ میں ہی تھا' میں نے

بى سمندر ميں موسىٰ عليه السلام سے تفتگوكى ميں نے بى بہلى قوموں كو ہلاك كيا، مجھے تمام انبياءاور اوصیاء کاعلم عطا کیا گیا، میں ہی فصلِ خطاب ہوں، مجھ سے ہی نبوت محمدی کامل ہوتی ہے میں نے ہی دریاؤں اور سمندروں کو جاری کیا' میں نے ہی زمین سے چشموں کو تکالا' میں ہی تاریک ون کا عذاب ہوں' میں ہی خصر مویٰ علیہ السلام کامعلم ہوں' میں ہی داؤد اور سلیمان علیہ السلام کا استاد ہول میں ہی ذوالقر نمین ہوں میں نے ہی زمین کو دھنسایا میں ہی تاریک دِن کا عذاب ہول میں بی ڈورہے یکار نے والا ہوں' میں ہی دابتہ الارض ہوں' میں وہی ہوں جس کے بارے میں حضور '' فر مایا کرتے تھےاے علی تو اس دنیا کے دونوں کناروں جیسا ہے تیرے لئے ہی آخرت<sup>و</sup>اولی ہے <sup>ہ</sup> ا ہے سلمان ہمارے مردے مرتے نہیں ممارے مقتول قبل نہیں ہوتے 'ہمارے غائب ہونے والے غائب ہو کر بھی غائب نہیں ہوتے ہم ماں کے پیٹ میں نہ پیدا ہوئے اور نہ بی جاری اولا دوہاں پیدا ہوتی ہے ہمارے اوپر دنیا کے کسی آ دمی کو قیاس نہیں کیا جاسکتا ،عینی علیہ السلام کے بچیپن میں ان کی زبان سے میں نے ہی گفتگو کی میں ہی نوح ہوں میں ہی ابراہیم ہوں میں ہی اومنی والا ہول میں ہی زلز لے والا ہوں' میں ہی لوح محفوظ ہوں' لوح محفوظ میں جو کچھ ہےاس کاعلم مجھ پرآ کرختم ہوجاتا ہے' میں جس صورت میں جا ہوں متقلب ہوجاتا ہوں' جوان صورتوں کود کیجے لے گااس نے گو یا مجھے دیکھ لیا'ادرجس نے مجھے دیکھ لیااس نے گو یاسب صورتوں کودیکھ لیا'ہم حقیقت میں اللہ کا نوربین جس بر بھی زوال نہیں آتا 'اوروہ بھی بھی نہیں بدلتا۔' (۳۳۳)

جعفر ابن باقر نے قل کیا گیا کہ انہوں نے کہا 'دھیں اللہ کا نور ہول' بجین میں علیہ اللہ کا نور ہول' بجین میں علیہ اللہ کا زبان سے میں نے ہی کلام کیا' آدم' شیث' نوح' سام' ابرا ہیم' اساعیل' موی ' ہوش' عیسیٰ اللہ کی زبان سے میں نے ہی کلام کیا' آدم' شیث نوح' سام' ابرا ہیم' اساعیل' موی ' ہوں بھرون' میں ہی نیدا کرتا ہوں اور میں ہی رزق دیتا ہوں' میں ہی بادرزاد اندھ اور کوڑھی کو ٹھیک کرتا ہوں' میں ہی شہیں بتا تا ہوں کتم نے کیا کھایا' اور تم نے اسے گھروں میں کیا ذخرہ کیا ہوا ہے' اور یہی صفات میری اولاد میں آنے والے تمام اماموں کی ہے اس لئے کہ میں سب ایک ہی جیز ہیں۔' (۳۳۳)

سیردوایات صراحنا اس بات پردلالت کرتی بین که شیعه حلول اور تنایخ کے قائل بین اور ان کے امام اللہ کے نور سے پیدا ہوئے جس میں کوئی تغیر و تبدیل نہیں ہوتا' لیکن بینور مختلف اوقات میں مختلف جسموں میں داخل ہوتا رہا' ہر دفعہ وہ ایک نے رُوپ اور شکل میں ظاہر ہوا' ہر نے شخص کے ساتھ اس رُوپ نے ایک نیا نام افتتیار کیا' بھی آ دم' بھی نوح' بھی ابراہیم' بھی مویٰ' بھی عسیٰ اور بھی جمدی شکل میں ظاہر ہوا گرینورا سے جو ہر کے اعتبار سے ایک بی ہے۔

بعینہ بہی عقائد صوفیوں کے ہیں وہ اس نور کونو یاز لی کہتے ہیں 'بھی اے جو ہراصلیٰ بھی حقیقت بجی ہے جو مختلف اجہام میں مختلف اوقات میں صلول کرتی ہے اور اس جم کی مناسبت سے اپنانا م افقیار کرتی ہے۔ زماند اور جہم کے اعتبار سے میں صلول کرتی ہے اور اس جہم کی مناسبت سے اپنانا م افقیار کرتی ہے۔ زماند اور جہم کے اعتبار سے اس کے نام بدلتے رہتے ہیں لیکن سے روح آلک ہی ہے چہانچہ اس کے بارے میں عبدالکر یم الجملی کہتا ہے'' جان اے مختص اللہ تیری حفاظت کرئے کہ انسان کائل وہ قطب ہے جس کے اوپر سے سارے آسان گھو متے ہیں نثر وس سے آخر تک اس کے اوپر اس کا نات کا وجود قائم ہے وہ ابدالآباد سے لے کرآج تک آلیک ہی ہے۔ مختلف شکلوں اور اجسام میں وہ فلا ہر ہوتا رہتا ہے' چہانچہ لباس اور جہم بدل جائے تو تام بھی بدل جسم کے اعتبار سے اس کی انتہ ابوالقاسم ہے' اور اس کی صفت عبداللہ ہے' اس کا لقب جسم کے اعتبار سے اس کا میں جم کے نقل جسام اور اشکال کے اعتبار سے اس کے تام بھی مختلف ہیں' ہرز مانے میں مشمل الدین ہے' پھر مختلف ہیں' ہرز مانے میں مشمل الدین ہے' پھر مختلف ہیں کو شکل کے شایان شان ہو ۔ یہ ساری شکلیس مجد کی ذاتے اقد میں جم

ہو کمیں اور بہی شکلیں میرے شیخ شرف الدین اساعیل الجبرتی میں طاہر ہو کمی مجھے یہیں پہ تھا کہ وہی نبی میں میراخیال تھا کہ وہ میرے شیخ ہیں 'یہ وہ مشاہرہ ہے جس کی سعادت مجھے 796ھ کو ہوئی۔ بدراز مجھ پرآشکاراہوا کہ بینورمخلف صورتوں میں ظاہر ہوتار ہتاہے اس لئے جب کوئی ادیب ا صورت محديد مين ديھا ہے اس شكل ميں جو حضور كى زندگى مين آپ كى تھى تو وہ آپ كا نام محد ر کود یتا ب جب وہ کی اورصورت میں و کھتا ہاورجان لیتا ہے کہ بی بھی محمر ہی ہیں گروہ ان کوای نام سے پکارتا ہے جس جسم میں ہوتے ہیں۔ بینام درحقیقت صورت محمدی اورحقیقت محمدی کیلئے ہی بولا جار ہا ہے۔ تم جانتے نہیں کہ جب حضور الشیالی شکل میں طاہر ہوئے توشیل نے اپنے شا گرد ہے كبا"اشهد انى رسول الله" بين كوابى ويتابول كهي الله كارسول بون \_ چونكدان كاشا كرديمى صاحب معرفت تھااس لئے اس نے ان کو بیجان لیا اور کہا"اشھد انلث رسول اللعث گواہی ویتا موں کہآ باللہ کے رسول ہیں۔ بدایس بات ہے جس سے کوئی بھی اٹکارنہیں کرسکتا۔ جس طرح خواب میں کوئی شخص کسی شخص کوکسی اورصورت میں و کھتا ہے ای طرح بیابھی ہے۔ کشف کا سب ے اونی مقام یہ ہے کہ انسان حالت بیداری میں بھی وہ ویکھے جواس نے خواب میں ویکھا' لیکن خواب اور کشف میں فرق ہوتا ہے۔فرق یہ ہے کہ خواب میں حضور مجس صورت میں ظاہر ہول بیداری میںاس صورت کیلیے دھیقت محمدی کالفظ نہیں بولا جا تا اس لئے کہ جہال کسی صورت کی تمثیل ظاہر ،وتواس کی تعبیر کی جاتی ہے عقیقت محری کی تعبیرای وقت کی جائے گی جب وہ حالت بیداری میں اس تصویر کو دیکھے۔ کشف میں جب حضور کی شکل کسی اور انسان کی شکل میں ظاہر ہو جائے تو آپ كيلئ لازم بكداس صورت كيلئ آپ هيتب محرى كانام استعال كري اورآپ كيلي ضرورى ہے کہ آپ اس مخض کا دیبا ہی احرّ ام کریں جیبا کہ آپ حضور کا احرّ ام کرتے ہیں کیونکہ بذریعہ کشف آپ کومعلوم ہوگیا ہے کہ حضور اس شکل میں ظاہر ہوئے ہیں۔اس شخص کی شکل میں حضور کے ظبور کے بعدائے ہیں ہے اس طرح کاب<sup>ے</sup> او<mark>نمی*ں کریے جس طرح تم* اس سے میبلے ا**ں فخ**ف ہے</mark> كرت تع خبردارتم ميرى باتول كامطلب بيناوك من تناتغ كا قائل مول حاشاد كا ميرايه مطلب نہیں ہے بلکہ حضور کو بیقدرت اورا ختیار حاصل ہے کہ وہتمام صورتوں میں ظاہر ہو سکتے ہیں ۔حضور

کاطریقہ بیہ ہے کہ آپ ہرز مانے میں اس زمانے کے سب سے کا الشخص کی صورت میں ظاہر ہوتے ہیں تا کہ اس کی شان بلند کریں اور لوگوں کی توجہ اس شخص کی طرف ہو ۔ تو بیاوگ ظاہر میں حضور کے خلفاء اور باطن میں حقیقت محمدی ہوتے ہیں۔' (۳۳۷)

اى طرح دُاكمُ ابوالعلاء العفي "فصوص ابن عربي" برتفريع كرتے ہوئے لكھتے ہيں" اسلام کے ابتدائی دورے ہی حضور کی ازلیت کی بات مشہور ہوگئی ووسرے الفاظ میں آپ ہیے کہ یکتے ہیں کہ نور ثمری کی از لیت شروع ہے ہی مسلم رہی ۔سب سے پیلے شیعوں نے اس طرح کی یا تیں کہیں اس کے بعد اہلسنت نے بھی ان سے بیہ با تیں اخذ کرلیں۔ان ہاتوں کے دلیل کے طور پر پچھا حادیث ذ کرکی جاتی ہیں جن میں سے اکثر کے بارے میں محققین کی رائے یہ ہے کہ وہ موضوع احادیث ہیں ا ان احادیث میں سے چندایک حدیثیں بد بیں کہ حضور نے فرمایا"انا اول الناس فی المخلق" تخلیق مین میں سب سے پہلا انسان ہوں۔ نیز "اول ما حلق الله نوری"سب سے پہلے اللہ تعالى في مرانور پيداكيا- نيز "كنت نبيا و آدم بين الماء والطين" من ال وقت بحى ني تقا جَبُد آ دم علیه السلام ابتدائی تخلیق ہے گز ررہے تھے اور وہ مٹی اوریانی کی درمیانی شکل میں تھے۔اس کے علادہ اور بھی بہت ساری احادیث ہیں جس سے ثابت کیا جاتا ہے کہ تمام مخلوق سے قبل حضور کما وجود تھا۔حضور کے وجو دِ ز مانی ہے قبل ہی مختلف شکلوں میں آپ کا وجود تھا۔ نیز یہ کہ حضور کا وجود عادث نبیں بلک قدیم بے یعنی فنا ہونے والانبیس بلکوازل سے ابد تک ہے۔ اس کونور محدی بھی کہتے ہیں۔ شیعول نے ور محری کے بارے میں بہت ساری باتیں نقل کی ہیں۔ چنانچاس کے بارے میں ان كاخيال سے كدينو رحمى برزمانے ميں مختلف شكل اپناتا ہے۔ ينو رحمى آدم نوح ابراہيم موى عليهم السلام وغيره انبياء كي شكل مين ظاهر موا بيترآخر مين بينو رمحدي خاتم النبين محمد كي شكل مين ظاهر ہوئی۔اس سے وہ بہ ثابت کرتے ہیں کہ تمام انبیاء ورحقیقت ای نو بھری کے مظہر تھے۔اس سوچ اورفکر کا بغور مطالعہ کیا جائے تو اس سے عیسائیت کی بوآتی ہے۔

پوپ کلیمن الیگزینڈر کہتا ہے'' کا نبات میں ایک ہی نبی ہادریدوہ انسان ہے جے اللہ تعالیٰ نے اپنے صورت پر پیدا کیا اس میں روح القدس حلول کرتا ہے' بید وجود ازل سے ہاور ہر

ز مانے میں ایک نی شکل میں ظاہر ہوتا ہے۔''

اس طرح کی باتوں کی مثال ہمیں این العربی کی کتابوں میں بھی ملتی ہے۔ابن العربی اس کیلے کلمہ محمد یہ حقیقت محمد میداورنو رمحمدی کی اصطلاحات استعمال کرتا ہے۔ جنانچہ جب وہ کلمہ محمد مید کا لفظ بولیا ہے تواس سے مراد محدرسول اللہ منہیں ہوتے بلکداس سے مراداس کی حقیقت محدر بہوتی ہے جے وہ اس کا ننات کی سب ہے کامل چیز گردانتا ہے۔وہ کہتا ہے کہ بیانسانِ کامل اور غدا کا خلیفہ کال ہے۔ جب موجودات میں سے ہر چیز اسائے البید کی بعض خصوصیات کی حال ہے تو محر تمام اساء كى تمام خصوصيات كى جامع بين اوروه اسم اعظم بي يعنى لفظ "الله"-اس لئے حضور كوده تمام مراتب حاصل ہیں جوآپ ہے بل کو حاصل تھے اور آپ کی ذات میں آ کران تمام ذاتوں کا ارتکاز ہوگیا' آپ کو دہ مقام حاصل ہوگیا جس کے او پر کوئی مقام نہیں۔آپ کو دہ صفت حاصل ہوگئی جس ے بالاتر کوئی صفت نام اور شکل نہیں ہے اس لئے تھنیقت محدید ہی اس کا نئات کا خلاصہ اور جوہر ب- یون بھی کہاجاسکا ہے کہ هیقت محمدین اس کا نات کی سب سے پہلی تخلیق ہے۔ایک اعتبار ے بیمالم اور کا ئنات کی سب ہے پہلی تخلیق ہے کیونکہ بیروہ نور ہے جے اللہ تعالیٰ نے ہر چیز ہے بل پیدا کیااور پھراس ہے ہر چیز کو پیدا کیا۔ یا بیدہ عقلِ الٰہی ہے جس میں حق تعالیٰ نے اپنی ذات کیلئے ہی تجلی فرمائی' توبیدہ بہلامقام' مرتبہ اور موقع تھا جیب حق تعالیٰ کسی موجود کی شکل میں ظاہر ہوئے۔ جب حق تعالی برایخ خصوصیات ادر کمالات کاظهور موااور وه صفات سامنے آئیں جنہیں شار بھی نہیں کیا جاسکتا او حق تعالی نے اس بات کو پیند کیا کہ ریکمالات مختلف صورتوں میں ظاہر ہوں تا کہ اس کی صفات بھی ان صورتوں میں آ جائے۔ دوسرے اعتبارے حتیقتِ محمد میکوانسان ہے بھی جوڑا جا سکتا ہے۔ ابن عربی اے انسانِ کامل کی صورتِ کاملہ کہتا ہے جس میں وجود اور کا ئنات کے تمام حقائق جمع ہوتے ہیں اس لئے وہ اے آ دم حقیقی اور هیقب انسانی بھی ہتا ہے۔ صوفیاء کی اصطلاح میں وہ واسے علم باطن کامصدر'منبع اور قطب الاقطاب کہتے ہیں ۔

اس پہلو ہے ابن عربی اے کلمہ تھریہ یا هفیقتِ محمدیہ کہتا ہے۔ در حقیقت میسارے افکار افلاطونی' عیسائی اور یبودی افکار ہن' ان افکار کواساعیلی اور قرام طہے افکارے خلط ملط کر دیا گیا۔ ابن عربی نے اپنے خاص انداز میں ان تمام افکار کو ملایا اور بیانو کھے اصول نکالے جو اور بیان ہوئے۔ اس نے اس طرح کے نظریات قائم کئے جو عام طور پر عیسائی اور یہودی ایناتے ہیں۔' (۳۳۷)

ای طرح فرعانی کہتا ہے'' آ دم علیہ السلام ہے لے کرچھ تک ہر نی روح اعظم کی نبوت کا مظہر تھا۔ روح اعظم کی ذات دائم ذات ہے اور دیگر انبیاء کی نبوت کا اس ذات میں اظہار معروضی مظہر تھا۔ روح اعظم کی ذات دائم ذات ہے اور دیگر انبیاء کی نبوت کا اس ذات میں اظہار معروضی چیز ہے' سوائے نبوت مجھ کہ یہ یہ ہے ہوئی ہیں ہوگی اس لئے کہ نبوت محمدی روح اعظم کی حقیقت ہے اور اس حقیقت کی صورت وہ ہے جونتمام اسماء وصفات میں ظاہر ہوئی ایدون کی اس طاہر ہوئی ایجنس فیا ہر ہوئی اسے وہی نام دیا ہوئی ۔ بعض دفعہ یہ نبیوں کی شکل میں ظاہر ہوئی اور اس حقیقت کی مصابق میں اس اس کی شکل میں طاہر ہوئی اور اس پر نبوت کو گیا۔ گر حضور کی ذات میں میصنت اپنے کمال اور تمام صفات کے ساتھ ظاہر ہوئی اور اس پر نبوت کو شم کر دیا گیا۔ تو حضور گر حقیقت کے اعتبار سے تمام انبیاء سے مقدم ہیں' گر صورت کے اعتبار سے مختم کر دیا گیا۔ تو حضور نے فر مایا ہم بی آ خراور ہم بی سابق ہیں۔ یہ بھی فر مایا ہیں اس وقت بھی نبی اور تم بی سابق ہیں۔ یہ بھی فر مایا ہیں اس وقت بھی نبی اور تا در ایک روایت میں جبکہ آ دم علیہ السلام ابھی پانی اور مٹی کے در میان شے۔ اور ایک روایت میں جبکہ آ دم علیہ السلام وح اور اور جمد کے در میان شے داور ایک روایت میں جبکہ آ دم علیہ السلام وح اور در میان شے داور ایک روایت میں جبکہ آ دم علیہ السلام وح اور در میان شے در میان شور کا در شہر در میان شور کا در میان شور کی در میان شور کی در میان شور کی کر میان شور کی در میان شور کی در میان شور کا در میان شور کی کی در میان شور کی در کیان شور کا در کی در میان شور کی در کیان شور کیا کی در کیان شور کی در کی در کی در کیان شور کی در کیان شور کی کر کی در کی در کی در کی در کی در کیان کی در کیان کی در کی در

د باغ اپنی کتاب''الا ہریز'' میں صوفیوں کے عقیدہ تنائخ کو بھی بیان کرتا ہے کہ صوفی اس بات کے قائل ہیں کہ ہرولی کی روح اس سے نکل کر کسی اور ولی میں پاکسی اور شکل میں ظاہر ہو سکتی ہے۔(۳۳۹)

شعرانی نے ایک صوفی کے بارے میں کہا کہ'' وہ دشمنوں کیلئے ہیبت ناک شیر کی شکل میں ظاہر ہوئے۔''(۳۳۰)

ای طرح منوفی اپنی کتاب جمیرة میں ایک صوفی کے بارے میں نقل کرتے ہیں ''وہ درندوں اور ہاتھیوں کی شکل میں ظاہر ہوتے ہتے۔''(۳۳۱)

حاصل کلام یہ ہے کہ صوفیوں نے بھی بیا فکاراور فلسفہ شیعوں سے لیا ہے۔ یہ بیہودہ اور باطل خیالات ان سے بی اپنائے ہیں ایپے رہنماؤں کے بارے میں وہ بھی وہی کہتے ہیں جوشیعہ اپنے رہنماؤں کے بارے میں کہتے ہیں۔ بلکہ بعض صورتوں میں تو صوفی اپنے رہنماؤں کیلئے شیعوں کا ماموں سے بھی زیادہ صفات ثابت کرتے ہیں مثلاً ابراہیم الدسوقی سے پچھاشعار منقول ہیں کہاس نے اپنے بارے میں کہا

> "میں وہ قطب ہول جس کا تھم بڑا ہی مبارک ہے کا کات میری ذات کے گرد ہی گھوتی ہے میں عقل پر طلوع ہونے والا وہ سورج ہوں جو تبھی ڈویتا نہیں اندهے ول ہی مجھے دکھے نہیں یاتے وه مجھے مرهم شیشوں میں دیکھتے ہیں حالانکہ میں تو صرف صاف شیشوں میں ہی نظر آتا ہوں میرے ذریعے سے ہی ہر امت اور قوم کو حقیقت کی اطلاع ملی مختلف شکلوں میں اور بیہ ساری امتیں بھی میری ہی ہیں ہر جامع مجد میں میرا ایک منبر مقرر ہے اور حق تعالی کے سامنے میں بندیرگ کا مظیم تھیرا میری ذات کے ساتھ ہی دنیا کی ہر ذات قائم ہے اور ہر ذات میں، میں تھوڑے تھوڑے عرصہ بعد حلول کرتا ہوں لیل بند رباب اور زینب علوی سلمی اور جینه ہے سب نام ہیں ان کی حقیقت کوئی نہیں ان سب سے مراد میری بی صورت ہے میری پیدائش آدم ہے مجی قبل کی ہے اور کا کتات میں میری تجلیات کا ظہور تو میری پیدائش سے بھی جبل کا ہے آسانوں میں ' میں نور احمہ کے ساتھ تھا سفید روشیٰ کی مسہریوں پر اپنی خلوت میں

ابراہیم علیہ السلام کے خواب میں آنے والا مخص میں ہی تھا اپنی تمام تر عنایات اور حقیقت کے ساتھ میں ادریس کے ساتھ تھا جب وہ بلندیوں پر چڑھے اور جب وہ جنت میں اعلیٰ ترین مقام پر فائز ہوئے میں علیہ السلام کے ساتھ بجین میں تھا جب انہوں نے گفتگو کی میں علیہ السلام کے ساتھ بجین میں تھا جب انہوں نے گفتگو کی میں نوح علیہ السلام کی آواز میں طاوت اور نغمگی ڈالی میں نوح علیہ السلام کے ساتھ جب انہوں نے دنیا کا مشاہرہ کیا جب سمندروں اور طوفانوں کا انہوں نے مشاہرہ کیا میں قطب ہوں ہر حال میں شخ الوقت ہوں میں قطب ہوں ہر حال میں شخ طریقت ہوں' (۲۳۲)

ایک اور مشہور صوفی مے منقول ہے کہ اس نے کہا'' میں ہی مولی کلیم اللہ کے ساتھ مناجات کرنے والا ہوں' میں ہی علی ہوں' میں نے زمین میں ہرولی کو اپنے ہاتھوں سے پیدا کیا' جس کی شکل میں چاہوں آ جاتا ہوں' آسمان پیمیں نے اپنے رب کا مشاہدہ کیا اور کری پراس سے خطاب کیا' میرے ہاتھ میں ہی جنت اور جہنم ہے' میں جب چاہوں انہیں بند کر دوں اور جب چاہوں کیا' میرے ہاتھ میں ہی جنت اور جہنم ہے' میں جب چاہوں انہیں بند کر دوں اور جب چاہوں کول دوں' جومیری زیارت کرے گاوہ اسے جنت الفردوس میں داخل کروں گا۔'' (۲۲۳س)

فتح الله بوراس كبتاہے:

''زمین کے ہرولی کومیں نے ہی ولی بنایا آسان کی ہر حکمت کی بات میں نے ہی اسے سکھائی میں نے ہی ایوب علیہ السلام کوتمام بیار یوں سے شفاد کی میں نے بی این کے بیٹے یوسف کو کنویں سے نکالا میں نے ہی یونس کومچھلی کے پیٹ سے نکالا

میں نے نوح کوطوفان سے نجات دی

ساتوی آسان پرمیں نے اپنے رب کامشاہرہ کیااوراس سے کلام کیا

میرے ہاتھ میں جنتوں کے دروازے ہیں میں انہیں کھولتا ہوں اور داخل کرتا ہوں

جتنی بھی اس میں حورمین ہیں ان سب کو میں نے دیکھااور شار کیا

جس نے مجھے دیکھایا مجھے دیکھنے والے کودیکھایا میری مجلس میں حاضر ہوا

تومیں اسے جنت الفردوس میں جگہدوں گا'' (۳۲۴)

فریدالدین عطارنے بایزید بسطامی نے نقل کیا کدان سے کئی مخف نے عرش اور کری کے بارے میں اور کری کے بارے میں اور کی اور محمد بارے میں اور ایم مولیٰ اور محمد بول 'میں ہی ابراہیم' مولیٰ اور محمد بول ' (۳۳۵)

یدوبی بات ہے جوشیعہ حضرت علی کے بارے میں نقل کرتے ہیں۔انہوں نے کہا''میں لوح اور قلم ہول' میں عرش اور کری ہول' میں ساتوں آسان ہول' میں اسائے حسنی ہوں' اور میں ہی کلمات علیا ہوں '' (۳۴۲)

یہ بات بھی تابل ذکر ہے کہ صوفی ان باتوں کو ٹابت کرنے کیلیے وہی جھوٹی روایات نقل کرتے ہیں جو ٹی روایات نقل کرتے ہیں۔ مثلاً شعرانی اور محدر فاعی وغیرہ نے حضرت علی کے حوالے نقل کیا کہ انہوں نے اپنے ایک خیلے میں کہا'' میں بسم اللہ کا نقطہ ہوں' میں اللہ کا تقطہ ہوں' میں اللہ کا تقطہ ہوں' میں اللہ کا تقلم ہوں جوں جوں در میں ہوں جوں ہوں جوں ہوں جس میں تم نے افراط و تفریط کی میں قلم اور لوح محفوظ ہوں' میں ہی عرش اور کری ہوں' اور میں ہی ساتوں آ سان اور زمین ہوں۔'' (۲۲۷)

### مراتب صوفيا

صوفیا کے مراتب بھی مختلف ہیں جنہیں صوفیا نے اپنے اور اپنے رہنما کو کیلئے وضع کے ہیں' ان مراتب ہیں وہ بتاتے ہیں کہ فلاں مرجے کے خص کو یہ مقام اور اختیارات حاصل ہیں' ہم اس بات کولسان الدین ابن الخطیب کے حوالے سے نقل کرتے ہیں' وہ کہتا ہے'' اللہ کے مخصوص لوگ اور زمین پر اللہ کی رحمت کے باعث لوگ یہ ہیں: ابدال' اقطاب' او تا دُعر فا' نجبا' نقبا' اور ان سب کا مربر اہ خوث ہوتا ہے۔'' (۳۲۸)

علی ہجویری ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں' اہل حل وعقد اور حق تعالی کے زمین پرنائب تین سو ہیں جنہیں اخیار کہا جاتا ہے' چالیس کوابدال کہا جاتا ہے' سات کوابرار کہا جاتا ہے' چار کو اوتاد کہا جاتا ہے' تین کونقبا کہا جاتا ہے' اور ایک وہ ہوتا ہے جسے غوث اور قطب کہا جاتا ہے۔ یہ سب لوگ ایک دوسرے کو پیچانتے ہیں اور تقرف کرنے میں ایک دوسرے کے حکم طور امر کے مختاج ہوتے ہیں۔' (۳۳۹)

ای طرح کی بات جرجانی نقل کرتا ہے جانچدوہ کہتا ہے ' قطب: جے خوت بھی کہا جاتا ہے '
یوہ واحداورا کلوتا شخص ہے جو ہرز مان اور مکان میں اللہ تعالیٰ کی نظر کا مقام ہوتا ہے۔ اما مین: ید و
افراد ہیں ان میں سے ایک خوث کی واکیس جانب اور ایک با کیں جانب ہوتا ہے۔ داکیں جانب
والے کی نظر ملکوت پر اور با کیں جانب والے کی نظر ملک اور کا کنات پر ہوتی ہے۔ باکیں جانب
والے کا مرتبددا کمیں جانب والے سے زیادہ ہے اور یہی خوث کا خلیفہ ہوتا ہے۔ اوتا د: یہ چار افراد
ہیں اور کا کتات کے چاروں کونوں پر متعین ہوتے ہیں 'مشرق مغرب اور شال اور جنوب میں موجود
ہیں۔ ہرایک اپنی جہت کا ذمہ دار ہوتا ہے۔ ابدال: یہ سات ہیں 'جب نہ کورہ بالاشخصیات میں سے
کوئی ایک اپنی جہت کا ذمہ دار ہوتا ہے۔ ابدال: یہ سات ہیں 'جب نہ کورہ بالاشخصیات میں سے
کوئی ایک اپنی جگوڑ ہے اور اپنے قائم مقام کسی اور شخص کو متعین کرے تو وہ بدل یا ابدال کہلاتا
ہے۔ نجبا: یہ چالیس ہیں 'یوٹلوق کے گناہ اٹھاتے ہیں 'گویا یہ دوسروں کے کام آتے ہیں۔ نقبا جو
دِلوں کے جمید باہر تکا لیے ہیں اور یہ تین سوہیں۔ '(۳۵۰)

یجی ترتیب ابن عربی ہے منقول ہے وہ کہتا ہے''اس بات پر اجماع ہے کہ اہل طریقت سات طبقات پرمشمل ہیں ۔اقطاب' آئمۂ اوتا دُابدال ُ نقباء ٔ اور نجبا۔'' (۳۵۱)

ای طرح کی بات شیخ العروسید عبدالسلام الفیوری نے اپنی کتاب' الوصیة الکبریٰ' میں نقل کی۔(۳۵۳) یہی بات کمشخانوی نے'' جامع الاصول فی الاولیاء' میں بیان کی۔(۳۵۳) اوراسی بات کواسلمی نے اپنی کتاب' طبقات السلمی' میں ذِکرکیا۔'' (۳۵۳)

ہم یہاں پر داؤد بن محمود قیصری کی عبارت نقل کریں گئے اس نے مزید وضاحت ہے لکھا ''ان کے مراتب بہت سارے ہوتے ہیں' پہلا مرتبہ قطبیت کا ہے'اس مقام پر ایک فخض ہی فائز ہوتا ہےاوراس کے جانے کے بعد دوسرا آتا ہے۔اسے غوث بھی کہاجاتا ہے اس لئے کہ بیلوگوں کا مددگارا درمغیث ہوتا ہے۔ پھر دواماموں کا مرتبہ ہے یہ بادشاہ کے دووز پروں کی طرح قطب کے ساتھ ہوتے ہیں۔ ایک دائیں جانب ہوتا ہے جو عالم ملکوت اور غیب کے معاملات میں قطب کی اجازت سے تقرف کرتا ہے دوسرا بائیں جانب ہوتا ہے جوملک اور دنیا کے معاملات میں تقرف كرتا ب- جب قطب انقال كرجاتا بي قوباكين جانب والاامام اس كانائب بنآ بي اس لئے كه وہ دائیں والے سے زیادہ مکمل ہوتا ہے۔ بائیں جانب والا عالم ملکوت سے بڑھ کر عالم ملک کی طرف آتا ہے گویااس نے بید دونوں منازل طے کر لئے ہیں جبکہ دائیں جانب والا امام ابھی عالم ملکوت تک بی پہنچاہے۔ پھراس کے بعد جارا د تا دہوتے ہیں جیسا کہ صحابہ کرام میں سے جارمنخب شخف تھے پھراس کے بعد سات ابدال کا مقام ہوتا ہے جوسات اقلیموں کے محافظ ہوتے ہیں۔ ان میں سے ہر خص اینے اقلیم کا قطب ہوتا ہے ، پھر دس اولیاء کا مرتبہ ہوتا ہے جوعشر ہ مبشر ہ کے منز ل میں ہیں۔ پھر بارہ کامقام ہوتا ہے جو بارہ برجول کے حاکم ہوتے ہیں'ان برجول میں جوواقعات اور حادثات ہوتے ہیں' دوانہی کے ذہبے ہوتے ہیں۔ پھران کے بعد میں' چالیس' اور نٹانو ہے ہوتے ہیں جواسائے منٹی کے مظاہر ہیں۔ پھراس طرح بڑھتے بڑھتے 360 تک ایک ہی کڑی ہوتی ہے۔ سیسب لوگ ابتدائے عالم سے اب تک موجود میں ان کی تعداد نہ کم ہوتی ہے نہ بردهتی ہے۔ جب ان میں سے کوئی ایک عالم فانی ہے رخصت ہوتا ہے تو دوسرا اس کی جگہ سنجال لیتا ہے۔ان کےعلادہ جوادلیاء ہیں وہ کم زیادہ ہوتے رہتے ہیں'اس کے بعد زہادُ عباداورعلاء کا مرتبہ ہوتا ہے گریہ سارے لوگ قطب کی حاکمیت ادر بادشاہت کے تابع ہوتے ہیں۔ کچھ کامل افراد ہوتے ہیں جومر ہے کے اعتبارے قطب کے برابر ہوتے ہیں' یہاس کے حکم کے تابع نہیں ہوتے بلکہ براہِ راست اللہ تعالیٰ ہے احکامات لیتے ہیں۔ان کے علاوہ جینے بھی لوگ ہیں وہ خدا تعالیٰ ہے نہیں بلکہ قطب ہے احکامات لیتے ہیں۔"(۳۵۵)

مشہور فرانسینی مستشرق بانسین کہتا ہے''صوفیوں کا خیال ہے کہ یہ عالم اولیاء کی بناء پر قائم ہے جو دنیا ہے چھے ہوئے اوران کی تعداد محدود ہے۔ جب ان میں سے کوئی ایک فوت ہوتا ہے قد دوسراان کے قائم مقام بن جاتا ہے۔ یہ تین سولوگ نقیب کہلاتے ہیں' چالیس ابدال کہلاتے ہیں' سات امناء کہلاتے ہیں' چارعمود یاستون کہلاتے ہیں' اور پھرایک قطب ہوتا ہے ہے غوث بھی کہا جاتا ہے۔''(۳۵۱)

دیکھااور نہ کسی کواس کے بارے میں معلوم ہے۔ بیر مراتب جنہیں صوفیا نِقل کرتے ہیں شیعوں کے ہاں بھی تھوڑے سے ردوبدل کے ساتھ پائے جاتے ہیں۔ان باتوں کی نہ کوئی اصل ادر نہ ہی کوئی بنیاد ہے بلکہ کن گھڑت اور بیہودہ باتیں ہیں۔'' (۳۵۷)

ابن خلدون بھی اس کے بارے میں تھری کرتے ہیں کہ یہ انداز اور اصطلاحات شیعوں کے ماخوذ ہیں۔ چنانچہ وہ کہتے ہیں ' متاخرین صوفیاء کشف اور اس طرح کے پچھ دیگر عقائد کو بیان کرتے ہیں جس کی بنیاوعقیدہ حلول اور وحدۃ الشہوو ہے۔ چنانچہ صوفیوں کی کتابوں ہیں اس بارے بہت ذکر ملتا ہے ' مثلا الہروی' ابن العربی' ابن سبعین' ابن العفیف' ابن الفارض' بخم الاسرائیلی وغیرہ اپنی کتابوں ہیں اس بارے بہت زیادہ تفصیل بیان کرتے ہیں۔ وراصل ان کے الاسرائیلی وغیرہ اپنی کتابوں ہیں اس بارے بہت زیادہ تفصیل بیان کرتے ہیں۔ وراصل ان کے اکابرائینے زمانے ہیں اساعیلیوں کے ساتھ درہتے تھے' ان کاعقیدہ طول اور تناشخ کا تھا' چنانچہ ان کابرائینے زمانے ہیں اساعیلیوں کے ساتھ درہتے تھے' ان کاعقیدہ طول اور تناشخ کا تھا' چنانچہ ان کی اسلاحات وضع کیں صوفیوں کے کلام میں عام طور پر قطب کا لفظ ملتا ہے جس کامعنی راس العارفین یعنی عارفین کیس صوفیوں کے کلام میں عام طور پر قطب کا لفظ ملتا ہے جس کامعنی راس العارفین یعنی عارفین کیس صوفیوں کے خیال ہی ہوتا ہے کہ ونیا ہیں کوئی بھی اس کی برابر نہیں ہوتا ہے۔ جب اس کا انتقال ہوتا ہے تو پھر دوسر اشخص اس کی جگہ سنجالتا ہے۔ چنانچہ ای کے بارے میں ابن سینا اپنی کتاب میں لکھتا ہے کہ یہ اقطاب کے بعد سنجالتا ہے۔ چنانچہ ای کے بارے میں ابن سینا اپنی کتاب میں لکھتا ہے کہ یہ اقطاب کے بعد ویگر آتے ہیں اور اہل حق بی ان کے مقام پر مطلع ہوتے ہیں۔'' (۲۵۸)

یہ ایسی بات ہے جس پر نہ کوئی عقلی اور نہ ہی کوئی شرعی دلیل ہے۔ یہ وہی باتیں ہیں جنہیں شیعہ بیان کرتے ہیں۔ صوفی قطب کے بعد ابدال کا درجہ بیان کرتے ہیں جبکہ شیعہ قطب کے بعد نقباء کا درجہ بیان کرتے ہیں۔''

مشہورمصری محقق احمد امین مصری صوفیاء کے عقائد رِتفصیلی بحث کرنے کے بعد لکھتے ہیں ''صوفیوں اور شیعوں کے درمیان گہر اتعلق ہے۔ صوفیوں نے شیعوں سے امام مہدی کی آمد والا خیال اور نظریدلیا' جے شیعہ امام مہدی کہتے ہیں'اسے صوفی قطب کہتے ہیں۔ شیعوں کی طرح صوفی بھی اس بات کو تنظم کرتے ہیں کہ پوری کا تئات کو ایک شخص یعنی قطب چلاتا ہے اور اس کے سریر

تمام دنیا کے معاملات کا دارو مدار ہوتا ہے۔ شیعہ مسلک ہیں ایسے تخص کو امام کہا جاتا ہے اور شیعہ بھی اس کیلئے کہ مقامات اور فضائل ثابت کرتے ہیں جوسونی اپنے امام کیلئے کرتے ہیں۔ قطب کے بارے میں صوفی کہتے ہیں کہ وہ زمانے کے معاملات چلاتا ہے وہ آسان کا ستون ہوتا ہے اس کے بغیر زمین قائم نہیں رہ سکتی۔ قطب کے بعد نجاء کا درجہ آتا ہے چنا نچہ ابن العربی ابنی کتاب 'الفتو حات المکیہ'' میں لکھتا ہے' ہز زمانے میں یہ بارہ ہوتے ہیں' نہ کم اور نہ زیادہ۔ ستاروں کے بارہ برجوں کی طرح ہوتے ہیں' ہرنقیب ایک برج کے معاملات کا ذمہ دار ہوتا ہے ان نقیبوں کے باتھ پر اللہ تعالی شریعت کے علوم دے دیتے ہیں' یہ نقیب ہر خص کے دِل کی بات اور اس کے دِل میں آنے والے برے ذیالات کو جانے ہیں' اہلیس ان سے چھپانہیں رہ سکتا' انسان اپنے بارے میں آئی چیز وں کو نہیں جانتا ہے تاہے کہ یہ میں آئی چیز وں کو نہیں جانتا ہے تھیں۔ کی شخص نیک بایہ بخت ہے۔' (۳۵۹)

جو شخص ان مسائل پرشیعوں کا عقیدہ جاننا جا ہے تو اسے ہماری کتاب 'الاساعیلیہ القدامی تاریخ وعقائد'' کے ساتویں باب کا مطالعہ کرنا چاہئے جس میں ہم نے اساعیلی فکراوراس کے نظام کو تفصیل سے بیان کیا ہے۔

ہم یہاں قاضی نعمان بن محمد المغربی الاساعیلی کی عبارت نقل کرنا چاہیں گے ، جس میں وہ شیعوں کے مطابق مراتب کو بیان کرتے ہوئے لکھتا ہے ''اساس' امام' ججت' نقیب' جناح۔''(۳۲۰) ایک اور اساعیلی محقق حیدالدین کر مانی اپنی کتاب'' راحۃ العقل'' میں بھی ای طرح کے مراتب کا ذِکر کرتا ہے۔(۲۱۳) ایراہیم بن حسین الحامدی نے بھی یہی مراتب نقل کئے ہیں۔(۳۲۳)

یشیعوں کا ایک اور عقیدہ ہے جسے صوفیوں نے اخذ کیا 'بعد میں یہی عقیدہ صوفیوں میں بھی جڑ پکڑ گیا 'صوفیوں نے شیعوں والی اصطلاحات استعمال کیں مگر ہم اس بات کوانشاءاللہ تفصیل کے ساتھ اگلی کتاب میں بیان کریں گے۔

## تقيه

شیعہ کے اہم اور بنیا دی عقائد میں سے ایک عقیدہ تقیہ لینی باتوں کو چھپانے کا ہے کی جو چیزان کے دِل میں ہے انسے ظاہر نہ کیا جائے اور جس کا اعلان کیا جار ہا ہوؤہ ان کے دِل میں نہ ہو۔ یہ وہ اہم ترین عقیدہ ہے جس کی وجہ سے شیعہ دوسر سے گر دہوں اور لوگوں سے ممتاز ہوجاتے ہیں اور ان کے اور عام سلمانوں کے درمیان فرق واضح ہوجا تا ہے۔ اس عقیدہ کی وجہ سے ایک عام انسان کی بھی شیعہ کو بجھ ہی نہیں یا تا کیونکہ اسے اس کے ظاہر و باطن اور بچے وجھوٹ کی سجھ ہی نہیں آئے گی۔

سید محب الدین الخطیب کھتے ہیں' ہمارے اور اُن کے (شیعہ) درمیان فرق کردیے والی ایک چیز تقیہ ہے' پیشیعوں کے ہاں دی عقیدہ ہے جس کے ذریعے ان کیلئے جموٹ بولنا اور دِل کی بات کوزبان پر نہ لا نا حلال ہوجا تا ہے۔ چنانچہ ایک سلیم القلب اور شریف انسان ان کی باتوں اور ظاہر کود کھے کر دھو کہ کھا جا تا ہے۔ یہ ہمخص کے ساتھ ظاہری طور پر خوش اخلاقی اور محبت سے پیش آتے ہیں حالا نکہ ان کے دِل میں یہ بات نہیں ہوتی ۔'' (۳۲۳)

شخ الاسلام ابن تیمید قرماتی بیل اشیعول کے اندرجتنی منافقت اور زندیقیت ہے اتی کی اور میں نہیں۔ اس لئے کہ شیعہ مسلک کی بنیا وہی نفاق پر ہے اور نفاق کی بنیا دجھوٹ پر ہے۔ قرآن پاک ہمیں بیہ بتا تا ہے کہ زبان پر اور بات اور ول میں کی اور خیال کا ہونا منافق کی علامت ہے۔ چنا نچہ اللہ پاک ارشاو فرماتے ہیں 'اپنی زبانوں ہے وہ با تیں کرتے ہیں جوان کے دل میں نہیں ہوتیں۔ اشیعہ جھوٹ بولنے کواپنے نہ ب کا ایک اہم اور بنیا دی عقیدہ قرار دیتے ہیں اور اے تقیہ کا نام دیتے ہیں۔ وہ اپنے اماموں سے اس طرح کے اقوال نقل کرتے ہیں جس سے تقیہ کی فضیلت اور اہمیت معلوم ہوتی ہے۔ اگر چہ جن لوگوں کی طرف بیا قوال نسبت کرتے ہیں وہ نیک اور معززلوگ تھ گرشیعہ اپنے نہ موم عقائد کیلئے ان پاک طینت ہستیوں کو استعمال کرنے ہیں وہ نیک باز نہیں آتے 'چنانچہ حضرت جعفر بن صادق سے نقل کرتے ہیں کہ انہوں نے فر مایا'' تقیہ میر ااور

ميرے آباؤاجداد کادِين ہے۔''

حالانکہ اللہ تعالی نے اہل بیت میں ہے موشین کواس سے پاک کردیا ، بلکہ وہ تو انتہائی سے اورایمان کے اعتبار سے کامل منے ان کا دِین تقینہیں بلکہ تقویٰ تھا۔ (۳۲۳)

اس طرح کی اور بھی بہت ساری روایات ہیں جنہیں شیعہ اپنے آئمہ معصوبین نے قل کرتے ہیں۔ان روایات ہیں جنہیں شیعہ اپنے آئمہ معصوبین نے قل کرتے ہیں۔ان روایات ہیں ہے بہت کی روایات ہم نے اپنی کتاب 'الشیعہ والسنہ' میں ہی ہیں ہیں ہی ہیں تو ہم نے ان روایات کو بیان کرنے کیلئے ایک باب قائم کیا ہے۔ اپنی فی کتاب ' بین الشیعہ واهل النہ میں بھی ہم نے اس موضوع پر ایک علیحہ وستقل فصل بیان کی ہے۔ جواس موضوع پر مزید تحقیق کرنا چاہے وہ ان کتب کا مطالعہ کرے۔ یہاں ہم صرف وو روایتوں کو قل کرنا چاہیں گے۔

کلین نے ایک روایت جعفر نے قال کی ہے کہ انہوں نے اپنے ایک ساتھی معلی بن حتیس ہے کہا'' اے معلی ہماری باتوں کو چھپا کے کروسب کے سامنے نہ بتایا کر دُجو ہماری باتوں کو چھپا کے گا' اے پھیلائے گانہیں تو اے اللہ تعالیٰ دنیا میں عزت دیں گے اور قیامت کے دِن اس کے سامنے ایک نور پلے گا جو جنت کی طرف اس کی رہنمائی کرے گا۔ اے معلیٰ جو ہماری باتوں کو چھپانے کی بجائے پھیلا تا شروع کروئ اللہ تعالیٰ اے و نیا میں ذلیل کردے گا اور قیامت کے دِن اسے نور سے بھی محروم کردے گا' چنا نچہ اس کے سامنے تاریکی اور اندھیرا ہوگا اور وہ جہنم میں جا کرے گا۔ اے معلیٰ یادر کھ تقیہ میرا بھی دِین ہے اور میرے باب دادا کا بھی' جس نے تقیہ نہیں کیا

اس نے ہارے دین پر مل نہیں کیا۔' (۳۲۲)

ابن بابویہ آمی اس حوالے سے کھتا ہے'' تقیہ کے حوالے سے ہمارا حقیدہ یہ ہے کہ یہ واجب ہارا رہ اس حوالے سے کہ یہ واجب ہاراس وقت تک ریتقیہ چلتا رہے گا جب تک قیامت قائم ہونے سے قبل بی تقیہ چھوڑ دیتو وہ ہمارے دین سے خارج ہوگیا اور اس نے اللہ اس کے رسول اور اماموں کی نافر مانی کی۔''(۳۱۷)

مفید کہتا ہے'' تقید تق چھپانے اور اپنے عقیدے کو ظاہر نہ کرنے کا نام ہے۔ ایسی بات کو چھپانا جس سے دنیایا آخرت میں نقصان کا اندیشہ ہوا لیے تمام معاملات میں تقیہ کیا جاسکتا ہے جن کے ظاہر کرنے سے غالب گمان میہو کہ اس سے نقصان پہنچے گا۔'' (۳۲۸)

تقید کے بارے میں شیعوں کا میعقیدہ ہے جواو پر بیان کیا گیا ہے'اس کیلئے وہ بہت سے فضائل اور روایات بھی نقل کرتے ہیں۔

صوفیوں نے اس عقیدے کو بتامیہ اخذ کیا ہے بلکہ وہ تو ان سے بھی دوقدم آگے بڑھ گئے بیں۔اللہ تعالی نے حضور کے بارے میں یہ کہا ہے کہ وہ غیب کے معاملات بتانے میں بخیل نہیں تھے۔(۳۱۹)لیکن شیعہ حضور گرتہت لگاتے ہیں اور حضور کے بارے میں جھوٹی حدیث منسوب کرتے ہیں۔حالانکہ فرمانِ نبوی ہے'' جو محض میرے بارے میں کوئی جھوٹی حدیث نقل کرے گا تو وہ اپنا ٹھ کا نہ جہنم میں بنائے گا۔''(۳۷۰)

گرشیعہ حضور کے بارے میں کہتے ہیں''اللہ تعالیٰ نے ہمارے نبی محم کو کی ہو یا ہے کہ وہ کچھ چیز وں کو چھپا کیں۔حضور نے الی با تیں چھپا کیں' چینا نچہ حضور کا فرمان ہے'' معراج والی رات جھے تین علوم دیئے گئے۔ایک تم کے علوم وہ تیے جنہیں چھپا نے کا جھے تھم دیا گیا' دوسرے وہ علوم تیے جن کی تبلیغ میں جھے اختیار دیا گیا' اور تیسرے علوم وہ ہیں جن کی تبلیغ کا جھے تھم دیا گیا۔وہ علوم جن کی تبلیغ میں جھے اختیار دیا گیا ہے وہ علوم جن کی تبلیغ میں جھے اختیار دیا گیا ہے وہ علوم جن کی تبلیغ میں جھے اختیار دیا گیا ہے وہ اس کی تبلیغ میں جھے تکم دیا گیا ہے وہ اس کی تبلیغ میں جھے تکم دیا گیا ہے وہ اس کی جھے تکم دیا گیا ہے وہ اس کی جھے تکم دیا گیا ہے وہ اس کی جنہیں بیان کرنے سے جھے منع کیا گیا ہے وہ اس اراوالی ہیں جنہیں خدا تعالی نے قرآن میں بھی ذکر کیا ہے۔جن چیز وں کی تبلیغ کا جھے تکم دیا گیا

ہے دہ تو ظاہر ہیں اور جن میں مجھے اختیار دیا گیا ہے ہیدہ چیزیں ہیں جن کے بارے میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں "ہم انہیں اپنی آیات آفاق اورخودان کی نفول میں بتائیں گے تاکہ حق ان کیلئے واضح جو جائے۔' اس طرح اللہ یاک کا فرمان ہے'' آسان اور زمین اور جو کچھان کے درمیان ہے انہیں ہم نے حق کے ساتھ بیدا کیا۔''نیز فر مایا''اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے زمین وآ سان کی ہر چز كومتخركيا' نيز فرمايا ميس نے اس ميں اپني روح پھونكى۔'' توبية تمام آيات ايك اعتبار في ان تمام حقائق کوبیان کرتی ہیں جواسرارالی سے متعلق ہیں اورجنہیں بیان کرنے سے مجھے منع کیا گیا ہے۔ ایک اعتبارے بیاشیاء حقائق سے تعلق رکھتی ہیں اور دوسری جانب شرائع سے حقائق والے اعتبار ے مجھےان اشیاء کو چھپانے کا تھم دیا گیاا درشرائع والے اعتبارے مجھےا ختیار دیا گیا۔ جونہم الٰہی ر کھتا ہو' وہ تو ان حقائق تک پیٹنی جائے گا اور جے یہ نبم حاصل نہ ہو وہ اس طرح کے حقائق کا اٹکار كرد ے گا۔ چنانچد جھےان حقائق كوبيان كرنے ہے منع كرديا گيا تا كەم فېم لوگ اس كا زكاركر ك مرابی اور بدختی میں نہ پر جا کیں۔ وہ علوم جنہیں چھیانے کا مجھے تھم دیا گیا ہے وہ قرآن یاک میں بھی تاویل کے دریعے بیان کئے گئے ہیں۔ان علوم کو دی شخص سمجھ سکتا ہے جوعلوم المہیر کا ماہر ہو اور جے بذریعہ کشف اللہ تعالی میلم ودیعت کریں۔اس کے بعد جب وہ قرآن پاک کی آیات کو ے گا تو دہ ان چھیے ہو ئے احکام اور باتو ل کو بجھ جائے گا۔حضور نے بھی ان چیز وں کو چھیا یا ادراس ک طرف قرآن پاک نے بھی ایک موقع پراشارہ کیا ہے " نتشابہات کی تاویل کاعلم اللہ تعالیٰ کو عل ہے۔'' جو خض اس تاویل ہے مطلع ہوجاتا ہے وہ ان احکام کو بجھ جاتا ہے۔''(۲۷۱)

ابونھرالسراج الطّوی کہتاہے''رسالتِ محمدیؓ کے تقائق اورخصوصیات اتنی زیادہ ہیں کہا گر انہیں پہاڑوں پررکھ دیا جائے تو پہاڑ ان خصوصیات کی دجہ سے پکھل جا کیں' گر حضور کو گوں کوان کی مجھے کے مطابق ہی احکام بتایا کرتے تھے۔''(۳۷۲)

اس کا مطلب میہوا کہ حضور نے خدا تعالیٰ کی جانب سے دو بعت کردہ تمام احکام امت تک منتقل نہیں کئے اس لئے کہ لوگ ان علوم کوا ٹھانے اور سجھنے پر قادر نہیں تھے۔

ای طرح کی ایک بات شعرانی مجمد انھی سے نقل کرتا ہے کہ انہوں نے فریایا' کچھ باتیں

اليي بھي ہيں جو اگر ہم تهبيں بتا دين تو تم پاڳل ہو جاؤ کيكن ہم يه باتيں نااہل لوگوں كونبيں بتاتے ـ''(٣٧٣)

یمی وہ بات ہے جو جے شیعہ اپنے اہام جعفر الباقر نے قل کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا "ہارے اور اللہ تعالیٰ کے درمیان کچھ معاملات راز کے ہیں۔ہم نے کچھ علم براور است اللہ تعالیٰ ے ماصل کیا اور اللہ تعالیٰ نے ہمیں ان علوم کی تبلیغ کا تھم دیا۔ہم نے ان علوم کی تبلیغ کی گرہمیں ایسے لوگ نہ ملے جو ان علوم کو سبجھتے یا ان علوم کی باتوں کو برداشت کرنے کے قابل ہوتے۔ "(۲۷۸)

حضرت علی کی طرف شیعوں نے ایک قول منسوب کیا ہے کہ انہوں نے فر مایا ہے ہمارے کچھ معاملات بہت مشکل ہیں جنہیں وہی شخص سمجھ سکتا ہے جس کے دِل کو اللہ تعالیٰ نے ایمان کے در ایع پر کھ لیا ہو۔ ہماری باتوں کو کشادہ اور امانت دار سینے ہی برداشت کر سکتے ہیں اور الیم سوچیں انہیں یا سکتی ہیں جو کھری اور برکھی ہوئی ہوں۔'(۳۷۵)

ای طرح ایک اور قول ان کی طرف منسوب ہے'' ہماری باتیں کہ اُن تک مقرب فرشتے اور رسول بھی نہیں پیچ سکتے مصرف وہی صاحب ایمان پیچ سکتا ہے جس کے دِل کواللہ تعالیٰ نے ایمان کے ذریعے پر کھالیا ہو۔''(۲۷۲)

صوفی حضرت ابو ہریرہؓ پر بہتان باندھتے ہوئے کہتے ہیں کہ انہوں نے فر مایا''میں نے حضورٌ ہے دوشم کے علوم حاصل کئے ہیں'ایک علم تو وہ تھا جو میں نے لوگوں کے درمیان پھیلا دیا' اور دوسراعلم وہ ہے کہ اگر میں اسے لوگوں کے درمیان پھیلا تا تو میری زبان گدی سے تھینچ کی حاتی۔''(۷۷۷)

ای طرح شیعہ علی بن الحسین زین العابدین کی طرف نسبت کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ انہوں نے کہا:

> ''اے میرے رب میرے یا س کچھلوم آوایے ہیں جنہیں اگر میں پھیلا وَں تو جھے بیکہاجائے کہتم توبت پرست ہو

لوگ میرے خون کو حلال مجھیں اور میری اچھی ہا تو ں کو بھی براجا نیں میں اپنے علم میں ہے اصل با تو ں کو چھیا تا ہوں تا کہ کوئی جاتل آدی ا نکار کر کے فتنے میں نہ پڑجائے'' (۳۷۸)

نفزی الرندی کہتا ہے'' آزاد منش لوگوں کے دِلوں میں رازوں کی قبریں ہوتی ہیں۔ بیداز اس بندے کے پاس اللہ تعالیٰ کی طرف سے امانت ہوتے ہیں جنہیں پھیلانا خیانت کہا جاتا ہے' اور اللہ تعالیٰ خیانت کرنے والوں کو پہند نہیں کرتے۔ اس طرح کے معاملات کواشاریوں کنایوں کے ذریعے بیان کیا جاتا ہے اور ان ذریعوں ہے ہی وہ شہور ومعروف ہو جاتے ہیں۔ اگر انہیں بیان کرنے کیلئے واضح عبارتیں لائی جا کمیں تو ان عبارتوں کی وجہ سے معاملہ مزید الجھ جائے گا' اس لئے کہ ہرخض کا ذوق انہیں ہیجھنے سے قاصر ہے' چنانچ سمجھنہ پانے کی وجہ سے وہ ان کا افکار کرویتا ہے۔ ابوعلی الروذ باری نے کہا کہ ہمارا پیما اشاروں پر منی ہے۔ جب اسے عبارتوں کے ذریعے ہے۔ واضح کہا جائے تیں ہوجا تا ہے۔ ' (۲۵)

لسان الدین ابن الخطیب کہتا ہے''علومِ نبوت کے حامل لوگ وہ ہوتے ہیں جن کے بارے میں حضور نے فر مایا''میری امت کے علاء نئی اسرائیل کے انبیاء کی طرح ہیں'' بیوہ ہم ہے جنہیں ظاہر کرنا ان کیلئے جائز نبیں ہوتا' وہ اسے پھیلانہیں سکتے' جواسے پھیلائے یا عام کردے تو اس کا خون حلال' اس کا قبل واجب ہوجا تا ہے۔ چنا نچاس طرح کے اقوال بہت سے ہزرگوں کے بارے میں نہ کور ہیں مثلاً ایک ہزرگ کہتے ہیں:

''اے میر سے رب میرے پاس کچھ علوم توا سے ہیں جنہیں اگر میں پھیلاؤں تو مجھے یہ کہا جائے کہتم تو بت پرست ہو لوگ میرے خون کو طال سمجھیں اور میری اچھی ہاتوں کو بھی براجا نمیں میں اپنے علم میں سے اصل ہاتوں کو چھیا تا ہوں تا كەكوكى جامل آدى إنكاركركے فتنے ميں نہ پڑ جائے ' (٢٨٠)

کبارِصوفیاءای طریقے پر چلتے تھے وہ لوگوں کو عام طور پراپنے علوم وافکارے آگاہ نیں کرتے تھے چنا نچہ کلا باذی نے جنید بغدادی نے قال کیا ہے کہ انہوں نے جنگی سے کہا''اس علم کوہم نے اشاروں سے حاصل کیا اور پھراسے غاروں میں چھپادیا۔ تو نے آگراسے لوگوں پر ظاہر کردیا۔ تو وہ کہنے لگے میں کہتا اور سنتا ہوں' کیاد نیامیں میرے علادہ بھی کوئی ایسا کرتا ہے۔'' (۳۸۱)

شعرانی نے جنید بغدادی سے ایک اور مقام پرنقل کیا ''وہ عام لوگوں سے اہل تصوف کی باتوں کو چھپاتے سے ' باتوں کو چھپاتے سے وہ ابوثور کے مسلک کے مطابق فقہ اور فتو سے کی باتوں کو بھی چھپاتے سے ' جب وہ اہل تصوف کی باتیں بیان کرنا جا ہے تو گھر کا دروازہ بند کر لیتے اور جالی اپنی ٹانگوں کے ہیے رکھ کر بیٹھتے۔''(۳۸۲)

شاذلی ہے منقول ہے کہ وہ کہتا ہے'' طویل عرصہ تک مجھے حضور گادیدار نہ ہوا'ایک دفعہ ہواتو میں نے عرض کیایار سول اللہ میرا گناہ کیا ہے؟ تو حضور ؓ نے فریایا تو ہمارے دیدار کے قابل نہیں' اس لئے کہتو ہماری راز کی ہاتیں لوگوں کو بتا دیتا ہے۔'' (۳۸۳)

 د باغ نے بہت سے ایسے واقعات بیان کئے ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ جن لوگوں نے اِن راز وں کو نہ سنجالا اور لوگوں کے سامنے بیان کر دیا تو اللہ تعالیٰ نے انہیں قتل سولی' آگ اور نا بیناین کی ہزائیں دیں۔(۳۸۲)

انبی میں سے ایک منصور حلاج تھا جے بدراز افشا کرنے برقل کردیا گیا۔ (٣٨٧)

بیان کیاجا تا ہے کہ جب منصور حلاح کو پھانی کو پڑھایا جانے لگاتو حضرت خصر انسانی شکل میں ان کے سامنے آئے طلاح نے پوچھا: اسے خصر! اللہ کے دوستوں کو ایس سزادی جاتی ہے؟ تو خصر علیہ السلام کینے لگے ہم نے خدا کے رازوں کو چھپایا اور نے گئے تم نے ظاہر کیا اور آج پھندے مرچھے لگے ہو۔'(۲۸۸)

ابو بر القبلی سے منقول ہے کہ وہ کہتے ہیں''میں اور منصور حلاج ایک ہی ہیں' مگر اس نے اسرار خداوندی کو ظاہر کر دیا اور ہیں نے چھیایا۔'' (۳۸۹)

احمد بن زروق اورابن عجیبہ نے جنید بغدادی کے بارے میں نقل کیا ہے کہ وہ ایک سوال کے کئی جواب دیتے تھے اور ہر جواب دوسرے سے مختلف ہوتا۔ (۳۹۰)

ای طرح کی ایک بات شیعہ محد الباقر سے نقل کرتے ہیں۔ چنا نچکلین زرارہ بن اعین نے نقل کرتے ہیں۔ چنا نچکلین زرارہ بن اعین نے نقل کرتے ہیں۔ چنا نچکلین زرارہ بن اعین نے نقل کرتے ہوئے ہوئے ہتا ہے ' ہیں نے ابوجعفر سے کوئی مسئلہ پوچھا اور انہوں نے جمعے بتا د. اِ ' بھر ایک اور آ دی آیا اور انہوں نے اسے ہم دونوں کے علاوہ ایک تیسرا ہوا ب دیا ' جب وہ دونوں آ دی چلے گئے تو ہیں نے کہا اے رسول اللہ کے فرزند اہل عراق کے یہ دونوں افراد آپ کے پاس سوال کرنے کیلئے آئے گر آپ نے دونوں کو مختلف فرزند اہل عراق کے یہ دونوں افراد آپ کے پاس سوال کرنے کیلئے آئے گر آپ نے دونوں کو مختلف جواب دیئے تو انہوں نے کہا اے زرارہ اس میں ہمارے اور تمہارے اور ہمارے لئے نقصان دہ ایک بات ہی بتا کیں تو لوگ تبہاری باتوں کی تقدیق کریں 'جو تبہارے اور ہمارے لئے نقصان دہ ہماری خاطر یہ سولی پر بھی چڑھ جا کیں گئے اور آگ پر چلنا بھی پر داشت کریں عے کیکن آپ نے ہماری خاطر یہ سولی پر بھی چڑھ جا کیں گے اور آگ پر چلنا بھی پر داشت کریں عے کیکن آپ نے ہماری خاطر یہ سولی پر بھی جڑھ جا کیں گئے اور آگ پر چلنا بھی پر داشت کریں عے کیکن آپ نے دونوں کو علیحدہ علیحدہ جواب دیے تو انہوں نے بھی وہی جواب دیا جواو پر فی کر ہوا۔ ' (۲۹۱)

یشیعوں کا بنیادی عقیدہ ہے جس کے ذریعے وہ خفیہ طور پر اسلام کی بنیادیں گراتے ہیں۔ اورا پی جکنی چیڑی باتوں کے ذریعے مسلمانوں کی کتاب وسنت کی تعلیمات سے دُور کرتے ہیں۔ شیعوں کے اس فتیج ترین عمل کے ذریعے مسلمانوں کو جہاد سے عافل کیا جاتا ہے۔ ہم نے فیر جانبداری سے کام لیتے ہوئے طرفین کے دلائل بیان کردیئے جس کے بعد دودھ کا دودھاور یانی کا یانی ہوجاتا ہے۔

## ظا ہراور باطن

اب ہم ایک اور عقیدے کو بیان کرنا چاہتے ہیں جے صوفیوں نے شیعوں سے اخذ کیا ہے اور وہ ہے ظاہر و باطن اور عام و خاص۔ شیعہ شریعت کے احکامات کو دو حصوں میں تقسیم کر تیا ہیں خاہر و باطن یا بالفاظ دیگر عام اور خاص۔ اس طریقے ہے مسلمانوں کو بھی دو حصوں میں تقسیم کر دیا جاتا ہے اور عام اور خاص کہ کر احکام خداوندی و تعلیمات نبویہ کی من مانی تشریح کی جاتی ہے۔ شیعوں کے تمام فرقے بالحضوص اساعیلی یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ ہر ظاہر چیز کا ایک باطن بھی ہوتا ہے۔ حضرت علی اور ان کی اول دیعنی آئم معصوبین کو باطن کا علم تھا، جبکہ عام مسلمانوں کو صرف ظاہر عاملم ہے۔ چنانچیوہ کتے ہیں ' ہر محصوص چیز کا ایک ظاہر اور ایک باطن ہوتا ہے' ظاہر تو وہ ہے جسے حواس بات کا اصل مقصود ہوتا ہے۔' (۳۹۳) حضور کے بارے میں ایک جھوٹی حدیث نقل کرتے ہوئے وہ کہتے ہیں '' جھے پر جو بھی آیت حضور گئے بارے میں ایک جھوٹی حدیث نقل کرتے ہوئے وہ کہتے ہیں '' جھے پر جو بھی آیت نازل ہوئی اس کا ظاہر اور باطن تھا، ہر حرف کی ایک حد ہوتی ہے اور ہر حد کو بیان کیا جاتا نازل ہوئی اس کا ظاہر اور باطن تھا، ہر حرف کی ایک حد ہوتی ہے اور ہر حد کو بیان کیا جاتا ہے۔'' (۳۹۳)

پھرشیعہ ظاہر و باطن کو نبی اور وصی کے درمیان تقسیم کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ'' ظاہری علم حضور گواور باطنی علم حضور کے وصی کوعطا کیا گیا۔'' (۳۹۴)

پھر کہتے ہیں'' ظاہر شریعت ہے اور باطن حقیقت ہے۔صاحب شریعت نبی ہوتا ہے اور صاحب حقیقت وضی لیتنی حضرت علی بن ابی طالب ؓ ہیں۔'' (۳۹۵)

اس حوالے ہے ہم نے تفصیلی گفتگوا پی کتاب''الاساعیلیہ القدامی تاریخ وعقائد'' میں بیان کی ہے کہ کس طرح شیعہ اپنے ان بیہورہ عقائد کو ثابت کرنے کیلئے قر آن وحدیث کے ساتھ کھلواڑ کرتے ہیں۔مزیر تفصیلات کیلئے ان کتب کا مطالعہ کیا جاسکتا ہے۔

کلینی اپنی کتاب''الکافی'' میں شیعوں کے ساتویں امام مویٰ الکاظم سے نقل کرتا ہے کہ انہوں نے کہا'' قرآن کا ظاہراور باطن ہے۔''(۳۹۷) ابن بابو بیاتھی نے حضرت علی بن الی طالب سے ایک طویل حدیث نقل کی ہے کہ انہوں نے کہا'' حضور ؓ نے مجھے علم کے ایک ہزار باب سکھائے جن میں سے ہر باب مزید ایک ہزار ابواب کوکھولتا ہے۔ پیلم میرے علاوہ کسی کوعطانہیں ہوا۔'' (۳۹۷)

شیعوں کے مطابق حضرت علی کے بعد آنے والے اماموں نے اس علم کووراثت میں حاصل کیا۔ چنانچہ کلینی اپنی کتاب میں کہتا ہے ' اللہ تعالی نے حضور کے اہل بیت کے ذریعے دین کو واضح کیا اور ان کے ذریعے ہی حق کے راستوں کو بیان کیا۔ ان پر اللہ تعالی نے علم اور حکمت کے باطنی احکام کو کھول دیا اور انہیں اپنے وین اور معرفت کے خزانے بنایا۔ بیانل بیت اللہ تعالی اور اس کی مخلوق کے درمیان جمت ہیں اور بدوہ باب ہیں جن کے ذریعے معرفت حق کیلئے واضل ہوا جاتا محلوق کے درمیان جب ایک امام اس و نیا ہے رخصت ہوتا ہے تو ایک اور امام اس کی جگہ لے لیتا ہے۔ ان اماموں کے ذریعے اللہ تعالیٰ لوگوں کی رہنمائی فرماتے ہیں۔ ' (۳۹۸)

یہ بات قابل ذکر ہے کہ شریعت اور حقیقت کے درمیان فرق پرشیعوں کے تمام فرقے اعتقاد کرتے ہیں اورائ اصول کی بنیاد پران کے درمیان امام کی تعین پراختلاف ہوتا ہے۔ ان کا اختلاف اس بات پر ہوتا ہے' جانے والے امام نے اپناعلوم کے راز سے کس کوآگاہ کیا؟ کسے اپناجائشین بنایا؟ کسے تاویل کے علم ہے مطلع کیا؟ کسے ظاہر و باطن دونوں علوم سے آراستہ کیا؟ اس کئے کہ سب بی ان کے مانے والے تھے اور سب بی جائے تھے کہ ان کا ظاہر و باطن ہے۔ ہر اس کے کہ صاب سے تاویل کرتا ہے۔ "(۳۹۹)

حاصل کلام یہ ہے کہ شریعت اور علوم کو ظاہر اور باطن میں تقسیم کرناشیعوں کا ایک اہم عقیدہ ہے جوعبداللہ بن سباکے ذریعے یہودیوں سے لیا گیا ہے۔

ا نہی افکارکوصوفیوں نے شیعوں سے لیا ہے اور اسے اپنے مسلک کا بنیادی عقیدہ بنالیا ہے؛ چنانچے صوفی بھی شیعوں کی طرح شریعت اور حقیقت میں تفریق کرتے ہوئے کہتے ہیں ' علوم تمین فتم کے ہیں ظاہر' باطن اور باطن کا باطن ۔ جس طرح ہر انسان کا ایک ظاہر' باطن اور باطن کا باطن ہوتا ہے۔ شریعت کا علم ، علم ظاہر' طریقت کا علم ، علم باطن اور حقیقت کا علم ، علم باطن کا باطن

ے۔''(۴۰۰)

ابونصر السراج الطّوى كہتا ہے'' برعلم كا ظاہر اور باطن ہے۔ ظاہر باطن كے بغير قائم نہيں ہو سكتا ہے اور باطن بھى ظاہر كے بغير قائم نہيں ہوسكتا۔ بيدوہى معاملہ ہے جے اللہ تعالىٰ نے ان الفاظ ميں بيان كيا'' اگر بيلوگ اس معالمے كورسول اللہ اور اولى الامر كے حوالے كرديتے' اہل استنباط اسے مجھ جاتے۔''

اہل استنباط علم باطن کو جانتے ہیں اور یہی علم اہلِ تصوف کاعلم ہے اس لئے کہ بیقر آن و حدیث سے مستنبط ہے۔ تو علم ظاہر اور باطن پر منقسم ہے اور قر آن کا بھی ظاہر اور باطن ہے۔ حدیث رسول اللّٰد کا بھی ظاہر اور باطن اور اسلام کا بھی ظاہر اور باطن ہے۔''(امہم)

صوفی وہی روایت نقل کرتے ہیں جواس سے پہلے شیعوں نے نقل کی تھی'' ہرآیت کا ظاہر' باطن اور حد ہے۔'' (۴۰۲)

صرف بہی نہیں صوفی شیعوں کی طرح علم باطن کا منبع اور ما خذ حضرت علی کو قرار دیتے ہیں 'چنا نچہ ایک صوفی کہتا ہے'' جبریل علیہ السلام نے حضور 'پر شریعت نازل کی' جب شریعت کھل ہوگئی' اس کے احکام پختہ ہو گئے تو اس کے بعد شریعت کی حقیقت کو نازل کیا گیا یعنی ایمان اور احسان علم شریعت حضور کو عطا کیا گیا اور حضور 'نے شریعت کے باطن سے بعض صحابہ کو آگاہ کیا ۔ سب سے پہلے علم حقیقت کے بارے میں حضرت علی نے حضور 'سے پچھا قوال نقل کے' پھر اس کے بعد بیا آقوال بڑھتے گئے اور بہت سارے لوگوں نے انہیں نقل کیا جو تا قیامت چلتے رہیں گئے۔' (۲۰۳۳)

شیعدا پی کتابوں میں ای طرح کی ایک بات نقل کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ حضرت علی نے فر مایا''حضور نے جھے علم کے ستر باب سکھائے جومیر ےعلاوہ کسی کوعطانہیں کئے گئے۔''(۱۹۳۳)

اس کے علاوہ بھی بہت ساری روایات ہیں جنہیں صوفی شیعوں نے قل کرتے ہیں' مثلاً عام طور پر ایک عدیث بیان کی جاتی ہے جو بالکل موضوع ہے کہ'' میں علم کا شہراور علی اس کے دروازے ہیں۔''(۲۰۵)

ای طرح کی ایک اور موضوع حدیث حضرت ابوسعید الخدری کی طرف منسوب کی جاتی ہے کہ انہوں نے فر مایا '' ہم حضور کے ساتھ چل رہے سے 'حضور کے جوتے کا تسمہ نکل گیا تو حضرت علی اسے ٹھیک کرنے گئے 'حضور اس جوتے کو پہن کر پھر چل پڑے اور فر مایا لوگو تم میں سے بچھ لوگ ایسے ہیں جن کے ساتھ علی قرآن کے احکام بیان کرنے کیلئے قال کریں گے۔''(۲۰۹) ای طرح کا ایک قول عبد الرحمٰن الصفوری نے اپنی کتاب' نزھۃ المجالس ومنتخب النفائس'' میں نقل کیا ہے۔''(۲۰۹)

ابن فارض اس کے بارے میں کہتا ہے:

'' تاویل کے ذریعے مشکل ہاتوں کو ....علی نے واضح کردیا اپنی وصیت کے ذریعے''(۴۰۸)

ا بن عربی قرآن پاک کی آیت "عم یتساء لون عن النباء العظیم" کی تغییر لکھتے ہوئے کہتے ہیں" اس سے مراد قیامتِ کبری ہے اس لئے کہا گیا ہے کہ امیر المومنین حضرت علی ہی بناء ظیم ہیں "اوروی حقیقت اور شریعت کو بیان کرنے والے ہیں۔" (۴۰۹)

ای بارے بجویری کہتے ہیں ' علی ابن ابی طالب حضور کے بچازاد بھائی جومصیبتوں اور بلا کا لے سمندر میں غرق رہے ولایت کی آگ میں جھلتے رہے اور حضرت علی ہی تمام اولیاءاور اتقیاء کے امام ہیں۔ طریقت اور تصوف میں ان کا بڑا ہی بلند مقام ہے۔ تاویل اور حقیقت کو بیان کرنے میں انہیں مہارت تامہ حاصل تھی چنانچوان کے بارے میں جنید بغدادی کہتے ہیں کہ حضرت علی اصول اور آز ماکش کے معالم میں ہمارے شیخ ہیں 'یعنی حضرت علی ہی علم اور معاملات میں تصوف کے ہاں طریقت کے علم کو اصول کہا جاتا ہے اور صعوبتیں برداشت کرنے کومعاملات کہا جاتا ہے۔' (۲۰۱)

طوی نے ابوعلی الروذ ہاری سے نقل کیا کہ انہوں نے کہا''میں نے جنید بغدادی کو یہ کہتے ہوئے سنا خدا امیر الموشین علی ابن ابی طالب سے راضی ہو جائے' اگر وہ جنگوں میں مصروف نہ ہوتے تو ہمیں اور بھی بہت سے علوم وفنون ہے آگاہ کرتے۔ان کے پاس علم لذنی تھا' یہ وہ علم ہے جواللہ تعالی نے حضرت خصر علیہ السلام کوعطا کیا تھا'جس کے بارے میں اللہ تعالی خودفر ماتے ہیں ہم نے انہیں اپنے علم میں سے علم دیا۔''(۴۱۱)

پھرطوی نے حضرت علی ہے کچھ چیزیں نقل کی ہیں اور کہا'' حضرت علی کرم اللہ وجہہ ہے اس طرح کی اور بھی بہت ساری کرامات ثابت ہیں۔آپ نے علوم کے ایسے دریا بہائے کہ آج تک اہل تصوف اس سے سیرانی حاصل کررہے ہیں۔''(۲۱۲)

اب ظاہر بات ہے کہ یہ عبارتیں شیعوں کی عبارتوں سے ہو بہولتی ہیں۔

علم باطن میں صوفیوں نے بھی صحرانوردی کی ہے ، چنانچہ عمادالدین الاموی کہتے ہیں 
''صوفیوں کا قول ہے کہ علم باطن علم قلب اور علم تصوف ہے ، یہ انتہائی قابل عزت اور بلند مقام والا علم ہے۔ اسے دیگرتمام علوم پر شرف اور تفوق حاصل ہے ، یہ نتر بعت کا خلاصہ اور مقصد بعث انبیاء ۔ ہے۔ یہ آخرت کے راستے کا علم ہے ای راستے پر چل کر صالحین صحابہ اور تا بعین نے کامیا بی حاصل کی اور قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ نے اس علم کو وضاحت کے ساتھ بیان کیا۔ یہ علم قرآن و 
حدیث سے ثابت ہے اور قرآن پاک کی بہت ساری آیات اس پر دلالت کرتی ہیں۔ غزالی اس کے دیر یع اللہ تعالیٰ کی رضا اور ہمیشہ کی کے بارے میں کہتا ہے کہ علم باطن مقربین کاعلم ہے اس کے ذریعے اللہ تعالیٰ کی رضا اور ہمیشہ کی کامیا بی صاصل ہوتی ہے۔ اس علم کے ذریعے وہ 
چیزیں حاصل ہوتی ہیں جنہیں عام نگا ہوں سے دیکھنا ہمی ممکن نہیں ہے۔ '' (۲۱۳)

نيز ڪهتے ہيں:

''شریعت کا ظاہراورعلم باطن ایسے جسم کی طرح ہیں جس میں ایک ساکن روح ہو ظاہر کاعلم تو بندگ کاعلم ہے اور باطن کاعلم خدائی علم ہے'' (۳۱۲)

نیزیہ بھی کہتے ہیں' اہل ظاہر کی کوئی بھی بات اہل باطن پر جست نہیں ہے۔' (۳۱۵) خلاصہ کلام بیہ ہے کیلم باطن تصوف کا نام ہے'ای کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کلاباذی نے عبدالواحد بن زید نقل کرتے ہوئے کہا'' میں نے حسن سے علم باطن کے بارے میں سوال کیا تو وہ کہنے گئے کہ میں نے حدیفہ بن الیمان سے علم باطن کے بارے میں سوال کیا تھا تو انہوں نے کہا کہ میں نے حضور کے حضور کے جواب، یا کہ میں نے جبریل کہ میں نے حضور کے جواب، یا کہ میں نے جبریل علیہ السلام سے علم باطن کے بارے میں پوچھا تھا تو انہوں نے کہا کہ میں نے اللہ تعالیٰ سے علم باطن کے بارے میں پوچھا تھا تو انہوں انہوں نے کہا کہ میں سے ایک راز ہے جو میں اپنے بارے میں بوچھا تھا تو انہوں اور دیگر لوگ اس سے آگاہ نہیں ہوتے ۔ ابوالحن بن بندے کے دِل میں براہ راست القاء کرتا ہوں اور دیگر لوگ اس سے آگاہ نہیں ہوتے ۔ ابوالحن بن بن کہ نے بین کمن کہ میں جن کا ترجمہ ہے۔

· علم تصوف كونا فذنهيس كياجا تا

اس کئے کہ وہ آسانی اور خدائی علم ہے

اں میں اہل فکر کے لئے بہت ہے فوائد کی ہاتیں ہیں

جنہیں سمجھ والے ہی جانتے ہیں'(۱۶)

صوفی اس علم کے بارے میں مزید مبالغہ کرتے ہوئے کہتے ہیں '' بعض علاء سے سوال کیا گیا کہ علم باطن کیا چیز ہے؟ توانہوں نے کہا یہ اللہ تعالی کے رازوں میں سے ایک راز ہے جے اللہ تعالی براہ راست اپنے کسی بندے کے دِل میں ڈالٹا ہے اس سے کوئی فرشتہ اور نہ ہی کوئی انسان آگاہ ہوتا ہے۔'' (۲۱۲)

نیزید که دعلم باطن الله کے رازوں میں سے ایک راز ہے۔" (۳۱۸)

حضور کے بارے میں ایک جموثی حدیث کی نسبت کرتے ہوئے صوفی کہتے ہیں کہ حضور ً نے فربایا''علم باطن اللہ تعالیٰ کے رازوں میں سے ایک راز اور اللہ تعالیٰ کی حکمتوں میں سے ایک عکمت ہے جسے اللہ تعالیٰ اپنے خاص ہندوں کے دِلوں پر القاءِفر ہا تا ہے۔' (۲۱۹)

داؤدالقیصری نے علم باطن کی اہمیت اورعلم باطن کے حاملین کی تعریف اور مقام بیان کرتے ہوئے کا محاصلین کی تعریف اور مقام بیان کرتے ہوئے کہ سے کہا کہ خابت ہوگئی کہ کتاب اللہ کا بھی ظاہر اور باطن ہے جیسا کہ حضور نے ایک اور مقام پرفر مایا کہ قرآن کا اس کے بارے میں کہا کہ قرآن کا ظاہر اور باطن ہے۔ اور حضور نے ایک اور مقام پرفر مایا کہ قرآن کا

ایک باطن اور پھراس باطن کا ایک باطن ہے اور بیسات مقامات تک چلتا ہے۔ ایک روایت کے مطابق ستر باطن آتے ہیں۔ قرآن پاک کا ظاہروہ ہے جوقر آن پاک کے الفاظ اور آیات ہے معلوم ہوا وراس کا باطن وہ ہے جو پہلی نظر کے ساتھ ہی سمجھ ہیں آجائے اور صدوہ ہے جس پر پہنچ کر انسانی سوچ اور عقل ختم ہوجائے۔ اور مطلع وہ ہے جس پر کشف کے ذریعے مطلع ہوا جائے ۔ کسی بھی آیت کا پہلام فہوم عوام وخواص سب کیلئے ہوتا ہے دوسر ام فہوم خواص کیلئے ہوتا ہے صرصرف کا ملین کیلئے ہوتی ہے اور مطلع تو خاص الخاص اور اکا ہراولیاء کیلئے ہوتا ہے۔ احادیث کے بارے میں بھی بہی تقسیم ہوتی ہے۔ علماء کے بھی بہت سارے مراتب ہیں۔ کوئی فقط عالم ہیں اور کوئی اعلم۔ ذات خداوندی اور ذات نبوی کے ساتھ قرب کے اعتبار ہے بھی علماء کے بہت سے مراتب ہیں جوذات خداوندی سے ذور ہیں وہ علم ظاہر سے واقف ہوتے ہیں۔ جبحہ جوذات خداوندی و ذات نبوی سے انہائی قریب و کور ہیں وہ علم باطن ہے بھی آگاہ ہوتے ہیں۔ "(۲۲)

نیز 'نیدوہ علم ہے جے اللہ تعالیٰ نے اپنے خزانے میں محفوظ کیا ہوا ہے اور مخصوص اولیاء کو ہی اس کاعلم عطا ہوا۔ ابو بکر الواسطی قرآن پاک کی آیت ''و الر استحون فی العلم'' کی تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ بیدوہ لوگ ہیں جوعلم غیب ہے آگاہ ہوتے ہیں 'جوسر اللی کے رازوں سے بھی مطلع ہوتے ہیں 'جنہوں نے علم کے دریاؤں میں غوطہ خوری کی ہے اور وہاں سے انہوں نے ہر آیت اور حرف کا علم اور اس مفہوم کے اثر ات لئے۔ اس بحرف خارے انہوں نے علم کے ہیرے جواہرات حاصل کئے۔'' (۳۲۱)

نیز وہ کہتے ہیں' اہل الظاہر وہ ہیں جولوگوں کواحکام ومسائل ہے آگاہ کرتے ہیں اور اہل باطن وہ ہیں جوعام لوگوں کے ولوں کے بھیدوں ہے بھی واقف ہوتے ہیں علم ظاہر تھم اور علم باطن حاکم ہیں۔اور ظاہر بات ہے کہ تھم حاکم کے تھم تک موقوف رہتا ہے۔'' (۳۲۲) نیز' اہل الظاہر شریعت والے اور اہل باطن حقیقت والے ہیں۔'' (۳۲۳)

صوفی علم باطن کی طرف جانے پراس لئے مجبور ہوئے کہ انہوں نے تصوف کے نام پراسلام میں جومن گھڑت تعلیمات اور باتیں واخل کی ہیں قر آن وسنت میں اس کا کوئی وجوذ نہیں ہے۔اپنے

ہفوات کومضبوط اور پختہ کرنے کیلیے انہوں نے علم باطن کا سہارالیا ۔اس بارے ٹیکلسن کہتا ہے " قرآن كى بھى طرح تصوف كيليح بنياداوراساس نہيں بن سكما صوفى اينے فدہب كے حوالے سے شیعوں کے مقلد اور تبع ہیں۔ وہ ان کی طرح قرآن وسنت کے احکامات میں عجیب طرح کی تاویلات کرتے رہتے ہیں۔قرآن یاک کے ہرکلمہ کامن جابا مطلب نکالتے ہیں ہرآیت کے بارے میں ان کا خیال ہوتا ہے کہ اس آیت کے ظاہری معنی کے پیچھے باطنی معنی بھی ہے جب صوفیوں نے علم باطنی کے نام پرایک نیاعلم ایجاد کرلیا' اب ان کیلئے اپنی تمام من گھڑت باتوں کو تحفظ دینا آسان ہوگیا۔اب نہیں قرآن وحدیث ہےمطلب کی آیات بھی مل سکی اورمطلب کامفہوم بھی مصوفیوں نے واضح طور پر کہد یا کہ تصوف علم باطن کا نام ہے اور اس کے بانی حضرت علی ہیں جنہوں نے حضور سے بیلم حاصل کیا۔ چنانچہ ایک دفعہ جب صوفی احکام خداوندی میں تادیل شروع کرتے ہیں تو تاویل کا دروازہ کھلیائی چلاجاتا ہے۔جس کا نتیجہ بی لکا اے کہ عبادات اور اسلامی ا حکام میں تناقض اور تضاد نظر آتا ہے۔قر آن پاک کے معنی چونکہ بہت زیادہ ہیں اس لئے ہر مخص ایے مطلب کے معنی کولیتا ہے۔شریعت کے بارے میں بھی صوفیوں کا یہی مؤتف ہے۔ ہرصوفی شریعت کے احکامات کی من جا ہی تعبیر کرتا ہے۔ بعض صوفی ایسے ہیں جودینی احکام میں غلو کرتے ہیں ہرمکن طریقے سے عبادت ادا کرنے کی کوشش کرتے ہیں اور تھیل علم خداوندی کیلئے وہ مشکل ہے مشکل راستہ اختیار کرتے ہیں حالا نکہ اسلامی اعتبار ہے تو یہ بات ثابت ہے کہ قر آن وسنت کے تھم کی تغیل تب ہوگی جب اے قرآن وسنت میں بیان کردہ اصولوں کے مطابق کیا جائے گا۔مثلاً جج گناہوں سے دُور کرنے کا ذریعہ ہے احرام شہوات اور لذتوں والی چیزوں کو اینے آپ سے ہٹانے کا ذریعہ ہے، مرصوفی اس میں مطلب کامعنی بیان کرتے ہوئے اس پرعمل کرتے ہیں۔ دوسری جانب وہ صوفی ہیں جوایے آپ کوشری احکام کا مقلد نہیں سجھتے۔اس لحاظ سے صوفیوں کے درمیان بھی واضح تصنا دنظرآ تا ہےاوراس تصاد کی بنیادی وجہتاویل کاوہ دروازہ ہے جوانہوں نے ہر عام و خاص کیلیۓ کھول دیا۔ یہ بات ہم پہلے بھی بیان کر چکے ہیں کہصوفی اینے آپ کوانتہا کی خاص مخلوق سجھے میں جنہیں حق تعالی اسے علوم کے اسرار سے نواز تاہے۔ " ( mrm )

ایک اوراعتبار سے اپنی ان تا ویلات کی بنا پر ہی وہ بھی آپ سے باہر ہو کر کفریہ کلمات کہنا شروع کر دیتے ہیں۔ جب علاء صونیوں کے اس طرح کے کفریہ کلمات سنتے ہیں تو انہیں کا فرُ طحد اور زندیق کہتے ہیں۔ علاء کے فتو وَں سے بیچنے کیلئے صوفیوں نے ظاہر اور باطن کا سہارالیا۔ جب ان پر کفر کا فتو کی گلتا ہے تو وہ یہ کہہ کر جان چھڑا لیتے ہیں کہ اس سے ظاہری نہیں بلکہ یاطنی معنی مراد ہے۔

مثلاً طوی بہت سارے صوفیوں کے نام ذِکر کرتا ہے جن پر زندیق اور لمحد ہونے کے الزامات لگائے گئے 'لیکن طوی ان صوفیوں کی دکالت کرتے ہوئے کہتا ہے' ابوعبداللہ الحسین بن کی علم صفات اور علم حروف کے بارے بیس گفتگو کرتا تھا'لہذا ابوعبداللہ زبیری نے اے کا فرقر اردیا اور کفر کے فتو ہے کی وجہ ہے لوگوں نے اسے مار نے کی کوشش بھی کی طوی کہتا ہے جھے ہمل بن عبداللہ نے بتایا کہ اس پر کفر کے فتو ہے اس لیے لئے گئے کہ اس نے لوگوں کے سامنے وہ علم بیان کیا جو ان کی سمجھے بالا تر تھا۔ اپنی زبان پر قابونہ پا سکنے کی وجہ ہے اسے بھرہ شہر سے نکلنا پڑا۔ جب علوم ومعارف کی با تیں کرتا تو علاء بھی آنگشت بدندان رہ جاتے ۔'' (۲۲۵)

ابوسعید احمد بن عیسی الخراز کہتا ہے'' کی مخالفت بہت سے علماء نے کی ہے'اس کی کتاب ''السر'' کی وجہ سے علماء نے اسے کا فرقر اردیا ہے۔ دراصل علماء اس کتاب کے مندر جات کو بجھ نہیں پائے تھے۔ مثلاً اس نے اپنی کتاب میں ایک مقام پر لکھا: ایک شخص جواللہ کی طرف رجوع کرتا ہے' ذِکر کثر ت ہے کرنا شروع کر دیتا ہے'اللہ تعالیٰ کی ہرممکن تعظیم کرتا ہے اور ذِکر میں اس قدر محواور غرق ہو جاتا ہے' اپنے اور اللہ کے علاوہ اسے کوئی چیز نظر بی نہیں آتی 'اگر اسے پوچھا جائے کہم کون ہواور کیا جا ہے ہو؟ تو اس کا جواب ایک ہی ہوگا۔۔۔۔''(۲۲م)

اس طرح کے اور بھی بہت سارے اقوال صوفیوں کی کتب میں ندکور ہیں'جن میں انہوں نے علماء کے نتو وَں کی تاویل کی۔ چنانچہ وہ کہتے ہیں'' بعض لوگ ایسے ہیں جواہلِ معرفت کی باتوں اور ان کے اشارات کو نہ بھے سکے'ان کے گہرے علم تک ان کی رسائی نہ ہوسکی' وہ معرفت کی ان باتوں کو بجھنے سے قاصر نتے' انہوں نے بہی خیال کیا کہ ریجھی لوگوں کے درمیان تھیلے علم کی

طرح کوئی عام ساعلم ہے جانچہ وہ اس علم کو ہاکا سجھنے کی وجہ سے ہلاک ہوگئے۔"(۲۲۷)

اس طرح کی اور بھی بیشار مثالیں ہیں۔ آخر میں ہم چند تاویلات کو بیان کر تا چاہیں گے جو صوفیوں نے قرآن و حدیث میں کی ہیں' تا کہ بات مزید واضح ہوجائے۔ مثلا ابن عطاء الله الاسکندری اپنی کتاب میں بعض مشائخ کے حوالے نقل کرتا ہے" اللہ تعالی نے قرآن پاک میں جوفر مایا" و بھب لمن یشاء اناٹا" اس سے مراد حسنات یعنی نیکیاں ہیں۔ اور "و بھب لمن مشاء اناٹا" اس سے مراد حسنات یعنی نیکیاں ہیں۔ اور "و بھب لمن میشاء الذکور" سے مراد علوم ہیں۔ نیز "اویز و جھم ذکر انا و اناٹا" سے مراد علوم اور حسنات ہیں۔ اور "و بجعل من یشاء عقیما" سے مراد وہ تحص ہے جس کے پاس نہ علوم ہوں اور نہ بی سے مراد وہ تحص ہوں اور نہ بی مراد حوا بقر ہ آن پاک کی آیت "ان اللہ یامر کم ان تذب حوا بقر ہ 'اللہ تعالی جمہیں ان ان ان انہ ہوتی ہے مراد انسان کانفہ سے ہے ذری کرنے کا خدانے تھم ویا ہے۔ اس سے یہ بات ظاہر ہوتی ہے کہ صوفی باطنی علم مراذ ہیں لیتے بلکہ وہ قر آن آیات کا معنی ہی بدل دیتے ہیں' اس لئے کہ بیآیات ایک خاص باطنی علم مراذ ہیں لیتے بلکہ وہ قر آن آیات کا معنی ہی بدل دیتے ہیں' اس لئے کہ بیآیات ایک خاص باطنی علم مراذ ہیں لیتے بلکہ وہ قر آن آیات کا معنی ہی بدل دیتے ہیں' اس لئے کہ بیآیات ایک خاص باطنی علم مراذ ہیں لیتے بلکہ وہ قر آن آیات کا معنی ہی بدل دیتے ہیں' اس لئے کہ بیآیات ایک خاص باطنی علم مراذ ہیں اس ان کے کہ بیآیات ایک خاص باطنی علم مراذ ہیں۔ اس سے بیات خاص ہیں۔ "(۲۲۸)

مشہور صوفی الجملی قرآن پاکی آیت "هل اتبی علی الانسان حین من الدهو لم مشہور صوفی الجملی قرآن پاکی آیت "هل اتبی علی الانسان حین من الدهو لم یکن شینا مذکورا" کی تغییر بیان کرتے ہوئے لکھتا ہے" علاء کا اس پر اتفاق ہے کہ فدکورہ آیت میں "هل انسان پر ایباوقت آ چکا ہے۔ " دہر" سے مراد اللہ تعالی ہے اور" حین "سے مراد اللہ تعالی کی تجلیات ہیں۔ "لم یکن هیا فدکورا" سے مراد یہ ہے کہ انسان کوئی قابل ذکر چیز نہیں تھا۔ اس تجلی خدادندی میں اس کا کوئی وجو ذہیں تھا علمی اور مداوی انسان کوئی وجو ذہیں تھا اس حوالے ہے کہا جاتا ہے کہ وہ معلوم نہیں تھا۔ " (۲۹س) کوئی اور جج کی بھی تاویل کرتے ہوئے کہتا ہے" نماز دراصل وحدانیت کو تائم کیا جائے یعنی اساء وصفاء حق کا اعلان ہے اور اقامت صلوق کا مطلب سے ہے کہ وحدانیت کو قائم کیا جائے یعنی اساء وصفاء کے اعتبار سے خدا کو واحد مانا جائے طہر یعنی پاکی سے مراد سے ہے کہ انسان اس کا نتات میں پائی جانے والی خامیوں سے پاک ہو جائے ۔ قراق فاتحہ سے مراد سے ہے کہ انسان کو اشار تا بتایا گیا کہ جانے والی خامیوں سے پاک ہو جائے ۔ قراق فاتحہ سے مراد سے ہے کہ انسان کو اشار تا بتایا گیا کہ جانے والی خامیوں سے پاک ہو جائے ۔ قراق فاتحہ سے مراد سے ہے کہ انسان کو اشار تا بتایا گیا کہ جانے والی خامیوں سے پاک ہو جائے ۔ قراق فاتحہ سے مراد سے ہے کہ انسان کو اشار تا بتایا گیا کہ

کلاباذی نے اپ بعض مشائخ کے حوالے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں''نماز کا مطلب یہ ہے کہ انسان دنیاوی آلائٹوں سے پاک ہوجائے اور حقائق میں ڈوب جائے۔اللہ تعالیٰ کے علاوہ ونیا کی چیزیں دنیاوی آلائٹیں کہلاتی ہیں اور حقائق سے مرادوہ چیزیں ہیں جو صرف اللہ تعالیٰ کیلئے ہیں۔ایک اور صوفی کا کہنا ہے کہ صلوۃ کا لفظ دراصل وصل ہے ہے۔ایک اور قول یہ ہے کہ صوم یعنی روزے کا مطلب یہ ہے کہ انسان خدا تعالیٰ کود کھنے کی وجہ سے مخلوق کونے دیکھے۔(۳۳)

سروردی قرآن پاک کی آیت "بوقد من شجرة مبار کة زیتونة لا شوقیة" کے بارے میں تشریح کرتے ہوئے کستا ہے کہ اس کا مطلب یہ ہے کہ وہ درخت صرف عقلی یا صرف میں اللہ باری میں تشریح کرتے ہوئے کستا ہے جس ہے موئی علیہ السلام نے اللہ پاک کی آوازی تھی۔اور بیاس مقام پرواقع ہے جے قرآن نے بقعۃ المبار کہا۔"و لو لم تمسسه نار"اس نار سے مراوروح مقام پرواقع ہے۔ یہ وہی نار ہے جس کا ذکر قرآن پاک کی ایک اور آیت"ان بور ف من القدس یا مقدس یا ہے نین حق تعالی کر جی لوگ۔ "(۲۳۲)

یہ کہا" ولکن انظر الی الحبل فان استقر مکانه فسوف ترانی عمل پہاڑکود کیمواگروہ ابنی جگہ کہا" ولکن انظر الی الحبل فان استقر مکانه فسوف ترانی عم پہاڑکود کیمواگروہ ابنی جگہ پرفترار ہاتو تم مجھے بھی دکھ او گے۔اس پہاڑ سے مرادوہ پہاڑ ہے جو ہروتت انسان کے دِل میں موجود ہوتا ہے اورنفس کومشغول رکھتا ہے۔اس پہاڑکی وجہ سے انسان حق تعالیٰ کی روئیت اور قرب سے محروم رہتا ہے۔ جب حضرت موئی علیا السلام نے بہاڑ کے بارے میں سوچنا شروع کیاتو"فلما تعملی دبه للحبل جعله دکا و خر موسی صعقا"جب اللہ تعالیٰ نے پہاڑ پراپی تجی ڈالی تو وہ رہوں کے سارے کروفریٹ موسی کے مارے کروفریٹ کے اس کا مطلب میں ہے کہ تو رہوں تھی اس کے مارے کروفریٹ موسی کے مارے کروفریٹ موسی کے مارے کروفریٹ کے اس کا مطلب میں ہے کہ تو رہوں کے مارے کروفریٹ کے مارے کروفریٹ کے مارے کروفریٹ کے اس کا مطلب میں کے کو رہوں کے مارے کروفریٹ کے مارے کا میاں اورنفس کے مارے کروفریٹ کے موسی کے دوفریٹ کے دوفری

ابن عربی کے بارے میں ڈاکٹر ابوالعلاء العفیٰ کہتے ہیں''وہ قر آن کو اپنے مطلب کے مطابق ڈھالیا تھا' ایسی تادیلیں کرتا تھا کہ قر آن کا اصل منہوم پیچے ہے رہ جاتا اور ایک نیا قر آن سامنے آتا۔ (۳۳۴) شخرشیدرضامصری اپنے شخ محمدہ کی تفییر کے بارے میں کہتے ہیں''اس تفییر میں الی متنازے باتیں ہیں جن کا قر آن میں کہیں بھی ذِکرنہیں ہے۔''(۳۳۵)

ابن عربی اپنی ایک تفییر میں لفظ "آلم" کی تشریح کرتے ہوئے کہتے ہیں "اس افظ میں پورے وجود کی طرف ہے۔ "لام" میں اشارہ اللہ تعالیٰ کی ذات کی طرف ہے۔ "لام" میں اشارہ عقل اوّل لعنی جریل کی طرف ہے جواس کا نتات کا درمیانی وجود ہے اور اس نیفش اوّل لعنی جن تعالیٰ ہے آخر انسان کی طرف خقل ہوتا ہے۔ "میم" اس سے مرادمجم" ہیں جواس کا نئات کے آخری وجود ہیں اور کا نئات کا دائرہ ان کے ساتھ ختم ہوتا ہے۔" (۳۳۹)

سلمی بھی ای طرح کی تاویلات کا ماہر تھا۔اس کے بارے میں امام ذہبی کہتے ہیں ''سلمی نے اپنی کتاب'' تھا کُتُن ''میں وہ با تیں اور وہ تاویلات نقل کی ہیں کہ خدا کی پناہ۔'' (۳۲۷) چنانچیوہ الّم کی تفسیر میں کہتا ہے'' الف'' سے مراوو حدانیت کا الف ہے۔''لام'' سے مراواللہ کا لطف اور مہر بانی ہے۔''میم'' سے مراد ملک لیعنی باوشاہت ہے۔اس کا مطلب ریہ ہو! کہ جو شخص حقیقت کو پالیتا ہے اور علم باطن حاصل کر لیتا ہے' تو حق تعالی کی جانب سے اس پر نگاہ کرم ہوتی ہے اورا سے بندگی سے تکال لیاجاتا ہے اورا سے بردی بادشا ہت میں شامل کرلیاجاتا ہے۔'(۲۳۸) قشیری'' آئم'' کی تغییر کرتے ہوئے کہتا ہے۔'' الف' نفظ اللہ کے شروع کا حرف ہے اور یہ اس نام کا حصہ بھی ہے۔''لام'' سے مراد لطف مہر بانی ہے اور بید حق تعالیٰ کے نام لطیف کی طرف اشارہ ہے۔''میم'' سے حق تعالیٰ کے نام مجیدیا ملک کی طرف اشارہ ہے۔''

ای طرح بعض لوگ ان حروف کی قتم اٹھاتے ہیں کیونکہ ان کے مطابق بیحروف اسم خداوندی کا حصہ ہیں۔ ایک قول یہ ہے کہ یہ سورتوں کے نام ہیں۔ یہ بھی کہا گیا ہے کہ الف' سے مراد اللہ تعالیٰ۔''لام'' سے مراد جریل علیہ السلام اور''میم'' سے مراد محمد ہیں۔ یعنی یہ کتاب اللہ تعالیٰ نے حضرت جریل علیہ السلام کے ذریعے محمد پرنازل کی ہے۔''

اس لفظ کے مزید معارف بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ لفظ الف دیگر حروف سے منفرد ہے کیونکہ بیرسم الخط اور لکھنے میں اور حروف کے ساتھ متصل نہیں ہوتا بلکہ دوسرے حروف اس کے ساتھ متصل ہوتے ہیں۔اس ہے اشارہ اس امر کی جانب ہے کہ اللہ تعالی بھی مخلوق ہے علیحدہ اور جدا ہیں۔اور جوحق تعالی کے ساتھ جڑ جائے گا تو حق تعالی اسے ہر نعمت سے نوازیں کے اور دومروں ہے اسے بے بیرواہ کر دیں گے۔لفظ الف کے بارے میں پیجمی کہا جاتا ہے کہاس کا مخرج بھی بہت عجیب ہے۔ دیگرتمام حروف منہ میں کسی نہ کسی مقام پراپنامخرج رکھتے ہیں مگرلفظ الف کسی مقام کامختاج نہیں ہے بلکہ بیطلق لیعنی گلے میں موجود خالی جگہ سے نکلتا ہے۔اس میں اشارہ ہے حق تعالیٰ کی انفرادیت کی جانب کہ وہ بھی الف کی طرح حروف مے متعلق نہیں ہوتے۔ بہمی ایک قول ہے کہ ہرحرف کسی نہ کسی صیغے کے ساتھ مخصوص ہوتا ہے سوائے الف کے کہ وہ سب سے منفر د ہے۔ حروف تو اس کے ساتھ متصل ہوتے ہیں گروہ کی کے ساتھ متصل نہیں ہوتا۔جس معلوم یہوتا ہے کہ جو تحص حق تعالی کے ساتھ متصل ہوجائے گا تو اللہ تعالی اسے بھی ر تبدیلیا ہے نوازیں گے۔ چنانچہ کہا جاتا ہے کہ کسی بھی لفظ کا پہلاحرف اس پورے لفظ پر دلالت کرتا ہاوراہے بور لفظ کے معنی سجھ میں آجا تا ہے۔ ایک شاعر کامشہور شعر ہے:

<sup>&#</sup>x27;'میں نے اے کہاڑک جاؤ

اس نے قفت کا پہلا لفظ ق بولا''

وقفت کی بجائے اس نے لفظ ق بولا کیونکہ کسی جسی اسم کا پہلاحرف پورے اسم پردلالت کرتا ہے۔''(۳۳۹)

الجميلي قرآن پاک كاس آيت "الم ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين المني يومنون بالغيب" كي بارے يس لكه الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين الله يومنون بالغيب" كي بارے يس لكه المين كتاب سے مرادي تعالى كے اساء وصفات اشاره كيا كيا ہے مگريدا شاره اجمالى ہے تغييرى نہيں۔ كتاب سے مرادي تعالى كے اساء وصفات بيں۔ انباني كال بى كتاب ہے اس لئے الف سے مراد انبانى حقیقت ہے۔ "لاریب فيه هدى للمتقین" سے مراد وہ لوگ بيں جوحق تعالى كے انبائى قریب بيں۔ حق تعالى ان كى حفاظت فرماتے بيں۔ "المذين يومنون بالغيب" غيب سے مراد الله تعالى كى ذات ہے۔ اس لئے كدوه كى كونظر نهيں آئى۔ "يقيمون المصلوة" سے مراديہ ہے كدوه حق تعالى كے مرتب كوتمام اساء وصفات كے ساتھ جانتے ہوئے قائم كرتے بيں۔ "ومما دزق ہم ينفقون" يعنى وه اساء وصفات كے ساتھ جانتے ہوئے قائم كرتے بيں۔ "ومما دزق ہم ينفقون" يعنى وه كائات ميں تھر فرکرتے بيں اس لئے كدان كى ذات ميں بھی حق تعالى كی طرف سے صفت وحدانيت آ حاتی ہے۔ "(۳۰۰)

عبدالحلیم محمود نے ابوالحن شاذلی ہے قرآن پاک کی ایک آیت کی تفیر کرتے ہوئے بیان کیا ہے کہ دہ کہتے ہیں "ھی عصای" ہے مرادی تعالی کی معرفت ہے جس پرانیان جروسہ کرتا ہے۔ "اھش بھا علی عنمی "لیتی اس معرفت کے ذریعے میں اپنی اولا دکو ہا کہ ہوں اوران کی تربیت کرتا ہوں۔"ولی فیھا مآرب اخوی "اس ہمرادیہ ہے کہ حق تعالی کے ساتھ میر ابعض دفعہ معاملات ایب بھی ہوتا ہے کہ اے بیان کرتے سے ذمین وآسان تھی عاجز ہیں۔" (۲۳۸)

ابن عجیبہ نے قرآن پاک کی ایک اورآیت کی تفیر کرتے: کے لکھا"دب ادخلنی" ہے مرادیہ ہے کہ تمام چیزیں چاہے وہ حقیقت ہوں یا غیر حقیقت ان میں مجھے داخل فریا۔ "مدخل صدق " یعنی مجھے مقام عطافر ما 'کہ اس کے ذریعے مجھے تیر زام عرفت ہوجائے اور تیری طاقت پر مجھے مجروسہ ہو جائے۔ میں اپنی طاقت اور دنیا کی ہر طاقت سے بے نیا ہو جاؤاں

"واخرجني" مجھاس سے نکال۔ "مخرج صدق" یعنی صحح طریقے ہے، کہ مجھ آپ کی جانب سے اجازت خاصہ ہو جائے اور میں آپ کی صحبت میں شامل ہو کراخلاص کے اسرار ورموز حاصل كرول - "واجعل لى من لدنك يعن مجها في ذات سي بلاواسط عطافرما - "سلطانا" یعنی مضبوط جحت اور دلیل ۔ ایسی دلیل اور ایسی جحت کداس کا مقابلہ کوئی بھی چیز نہ کر سکے جس کے ذریعے میں حق کوحق ثابت کرسکوں اور باطل کو بھگا سکوں۔میرے پاس ایسی دلیل ہو کہ وہ میری مد دکرے اور کسی کو مجھ پر غالب نہ آنے وے'جو ہرموقع پر مجھے فتح یاب کرے'ایسی دلیل اور ججت جو ہر چیز برغالب آ جائے'جو دشمنوں کے ساتھ دودھاری تلوار ہو'جب تہہیں ایسی دلیل نصیب ہو جائے گی تو تنہیں اپنے محبوب حق تعالی کی ذات کے ساتھ وصل اور تعلق نصیب ہوجائے گا۔ جب یہ دلیل ختم ہو جائے گی تو وہ تعلق بھی ختم ہو جائے گا۔ الیں دلیل جو مجھےمحسوسات سے بے نیاز کردے اس لئے کہ جب محسوسات کی ضرورت نہیں رہتی توحق تعالیٰ کی جانب ہے براہ راست انعامات کا نزول ہوتا ہے۔ یہ دراصل انسان کی نشاۃ ٹانیہ یعنی دوسری پیدائش ہے۔ پہلی پیدائش میں وہ اپنے حواس پراعتبار کرتا ہے اور ان کے ذریعے کام لیتا ہے دوسری پیدائش میں بیحواس کام نہیں کرتے بلکہ وہ حق تعالی کی جانب ہے ہدایت کے ذریعے رہنمائی حاصل کرتا ہے۔ یوانسان کی ایک الی ولادت ہے جس کے بعداس پر بھی فٹااورموت نہیں آتی۔ "(۳۳۲)

شعرانی النفین قالوا ربنا المله"اس سے مرادانبیائے کرام ہیں۔ "ثم استقاموا"ال سے مرادمنوں نے کہا"ان الذین قالوا ربنا المله"اس سے مرادانبیائے کرام ہیں۔ "ثم استقاموا"ال سے مرادحنور ہیں۔ "تنزل علیہ الملائکة "اس سے مرادعام نی ہیں۔"ان لا تخافوا ولا تحزنوا" اس سے مرادعارفین کا لمین ہیں۔ "وابشر و بالجنة التی کنتم تو عدون "اس سے مرادعام مسلمان ہیں۔ یہام مانع آیت ہے جس میں کامل انسانوں کے مختلف مراتب بیان کے گئے۔ اگر ہمیں لوگوں کی طرف سے ضرراور نقصان پہنچانے کا اندیشہ نہ ہوتا تو ہم تہمیں اس آیت کے اور بھی بہت سارے کا بنہ بتاتے۔" (۲۲۳۳)

اس طرح کی بیثار تاویلات ہیں جوصوفی علم باطن کی آڑ میں کرتے ہیں اور بی عقیدہ بھی

انہوں نے دیگرعقائد کی طرح شیعوں سے لیا ہے۔ شیعوں نے اس طرح کے عقائد یہود یوں سے اخذ کئے ہیں۔ گویا کہ تصوف میں بالواسط یہودی عقائد بھی شامل ہیں۔ صوفیوں کی بالخصوص مشابہت شیعوں کے فرقد اساعیلیہ اور نصیر میہ سے ہے۔ شعرانی، فرقد اساعیلیہ کے بارے میں کہتا ہے ''اس قوم کو باطنیہ بھی کہا جاتا ہے اور ان کا عقیدہ تھا کہ ہر چیز کا ایک ظاہر اور باطن ہے۔'' (۲۳۳))

صوفی ان تمام لوگوں کو جوان کی باتوں کو نہیں مانے 'چا ہے علاء ہوں 'فقہاء یا عام مسلمان۔
انہیں اہلِ ظاہر یا عام کہتے ہیں اور یہ الفاظ ان کی کتابوں میں بکثرت ملتے ہیں۔ چنا نچہ ابن عربی کہتے ہیں 'اللہ تعالیٰ کی مخلوق کوسب سے زیادہ نقصان پہنچانے والے بیدعام علاء ہیں اور یہی لوگ اہل اللہ اور اللہ کے مقر میں کی ایڈ ارسانی کا باعث بنتے ہیں۔ وہ اہل اللہ جو حق تعالیٰ کے معرفت سے سرشار ہوتے ہیں اور اس کے اقوال کے اسرار و رموز سے آگاہ ہوتے ہیں۔ بیدلوگ اہل تھی خوبیا کہ سابق انہیاء کے دور میں فرعون ان کی مخالف سے معین جیسا کہ سابق انہیاء کے دور میں فرعون ان کی مخالفت کیا کرتے تھے۔'(۴۵)

لسان الدین ابن الخطیب کہتا ہے'' سارے لوگ رسو ، رواج کے پیچھے پڑ گئے' جبکہ صوفیاء حقائق کو جاننے پر لگے ہوئے ہیں۔ گویا صوفی اہل حقائق اور عام لوگ رسم و رواج والے ہیں۔''(۱۳۲۷)

کمٹخانوی کہتا ہے'' جولوگ صرف شریعت کو مانتے ہیں اور صرف عام ہیں' اور دین کی حقیقی سمجھانہیں نہیں ہے۔''( ۴۴۷)

تھیم ترندی اپنی کتاب' خاتم الاولیاء' میں لکھتے ہیں' شریعت کے اکثر احکام عام لوگوں کی سجھ کیلئے نازل ہوئے ہیں۔''(۴۸۸)

## شريعت واحكام شريعت كامنسوخ اورختم ہونا

شیعوں کا ایک اور عقیدہ بھی ہے جس میں وہ کہتے ہیں کہ شریعت منسوخ ہو پیکی ہے اور شریعت منسوخ ہو پیکی ہے اور شریعت کے احکام لیعنی انسان جن چیزوں کا مکلّف تھا' وہ اب ختم ہو پیکی ہیں۔ تمام باطنی فرقے شریع سے کرنے پر شفق ہیں'اگر چہ بظاہروہ اس کا اقرار نہیں کرتے گران کے اقوال وعقا کہ سے اس کی تھہ یق ہوتی ہے' جیسا کہ غزالی نے اپنی کتاب میں نقل کیا ہے۔ (۴۲۹) ای طرح مشہور اساعیلی امام المعزلدین اللہ نے اپنی کتاب'' ہفتے بھر کی دعا کیں'' میں بھی ای طرح کے اقوال نقل کے ہیں۔ (۴۵۰)

ابو یعقوب البحسانی لکھتے ہیں 'امام شریعت کونتم کر دیتا ہے۔' (۴۵۱) شیعوں کے دیگر فرتے جیسے نصیر مید دغیرہ سے بھی یہی منقول ہے۔

جہاں تک شرق احکام کے فتم ہونے کی دلیل ہے تو مشہورا ساعیلی مصنف طاہر بن ابراہیم الحارثی الیمانی کہتاہے '' رات کو قیام کرنے والے ہی دراصل اہل باطن ہیں۔ان کے بلندمر ہے ک وجہ سے ان پر سے احکام شریعت فتم ہوگئے۔'' (۲۵۲)

جعفر ین محمد الباقر کے بارے میں بھی کہا جاتا ہے کہ انہوں نے کہا'' جس نے باطن کی معرفت حاصل کر کی تواس سے ظاہری احکام ساقط ہوگئے۔'' (۳۵۳)

شیعوں کے دیگر فرقوں جیسے خطابیاور جناحیہ کا بھی بھی تھیدہ ہے۔ (۳۵۳)

شیعہ اور صوفی شرقی احکام کے خاتے کے بارے میں قرآن پاک کی ایک آیت سے
استدلال کرتے ہیں اللہ تعالی نے فرمایا" یوید اللہ ان یخفف عنکم" (۳۵۵) اللہ تعالی چاہتا

ہے کہ تمہارے ہو جھ کو ہلکا کرے۔ اس طرح ایک اور آیت ہے "لیس علی اللہ ین آمنو
و عملوا الصالحات جناح فیما طعموا اذا ما اتقوا و آمنوا" (۳۵۲) ایمان والوں کیلئے
کوئی حرج نہیں جواس سے پہلے وہ کھا چکے ہیں اگر وہ اب ایمان لائے اور تقوی کی اختیار کیا۔"
ان دوآیات کو لے کر شیعوں نے تاویلات کا دروازہ کھول دیا۔ حرام چیزوں کا ارتکاب

شروع كرديا - اثناعشرى شيعدا بن امامول كے بارے ميں ايك جموفى روايت نقل كرتے ہوئے كہتے ہيں ، جسكلينى نے اپنى كتاب "الكافى" ميں نقل كيا ہے - وہ كہتا ہے كہ جعفر بن محمد الباقر نے ايك تتبع اور مقلد سے كہا "انسان كا نامد ائمال كسى عمل كے بغير بھى مكمل ہو جاتا كے -"(٣٥٤)

بلكـ (وه قيامت كے دِن انبياء كرام كے ساتھ ہوں گے۔ "(۴۵۸)

این بابویہ اتھی نے علی بن موی الرضائے قل کیا ہے، جوشیعوں کے آٹھویں امام ہیں، کہ انہوں نے کہا''مشیعوں کے آٹھویں امام ہیں، کہ انہوں نے کہا''مشیعوں کے اعمال پر سے قلم اٹھا لیا گیا ہے۔ میں نے بوچھا جناب وہ کیسے؟ تو انہوں نے کہااس لئے کہ آئیس تقید کا پر دہ عطا کیا گیا۔لوگ اس پر دے کی وجہ ہے برا بھلا کہتے ہیں' کوئی بھی شیعہ کسی گناہ کا ارتکاب کرتا ہے تو اس کے بدلے میں اسے دنیا میں ہی غم عطا کیا جاتا ہے جس سے اس کا دہ گناہ کا اور درخت کے ذروں اور درخت کے کا نوں جتنابی کیوں نہ ہو۔'( ۴۵۹)

ایک ادر مشہور شیعہ مفسر علی بن ابراہیم آهی نے جعفر نے قتل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں'' قیامت کے دن سب سے پہلے امیر المومنین علی علیہ السلام کو پکاراجائے گا'اس کے بعد اماموں کو' پھر شیعوں کو۔ چنا نچہ اماموں کو ماننے والے اپنے اماموں کے ساتھ کھڑ ہے ہوں گے۔ پھر فاطمہ علیہ السلام کو بلایا جائے گا' پھران کی اولا داور انہیں ماننے والی ذیا تین کو بلایا جائے گا اور پر سب لوگ بغیر حساب لگا جائے گا کا در پر سب لوگ بغیر حساب کتاب کے جنت میں داخل ہوجا کمیں گے۔'' (۴۲۰)

مزید مطالعہ کیلئے ہماری کتاب''الشیعہ واہل بیت' پڑھیں۔(۳۱۱) مصنف ہی کی ایک اور کتاب''الشیعہ و النہ'' کے نام سے بھی لکھی گئی ہے' وہ بھی اس سلسلے میں انتہائی مفید ہے۔(۳۱۲)

شیعوں کی طرح صوفی بھی شریعت کی منسوخی اور احکام کے خاتیے کے قائل ہیں۔ ''بعض صوفی ایسے ہیں جن کاعقیدہ یہ ہے کہ مسلس عبادت کرنے کے بعد ایک مقام ایسا آجا تا ہے جہال مزیدعبادت کی ضرورت نہیں رہتی اور صوفیوں کیلئے زنا وغیرہ تمام محربات حلال ہو

عاتے ہیں۔"(۲۲۳)

نیزیم کہتے ہیں'' جبتم یقین کے مقام پر بھنی جاؤتو عبادت تم سے ساقط ہوجاتی ہے'اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں فرمایا:تم عبادت کردیہاں تک کہ تہمیں یقین کا درجہ حاصل ہو جائے۔''(۲۲۳)

ایک مشہور صوفی خودان عقائد کی تشری کرتے ہوئے لکھتے ہیں' دبعض لوگ ایسے ہیں جن

کے دِل سے شریعت کا احترام اٹھو گیا ہے۔ چنا نچداب وہ کم ہی پرواہ کرتے ہیں۔ وہ طال وحرام
میں تمیز نہیں کرتے ۔ قابل احترام چیزوں کا احترام نہیں کرتے عبادات کی ادائی میں ستی
کرتے ہیں اور نماز روز ہے کی زیادہ پرواہ نہیں کرتے ۔ اس کے بجائے وہ غفلت اور شہوت میں
پڑے دہتے ہیں اور بازار ہوں' عورتوں اور بادشاہوں کی صحبت کو لیند کرتے ہیں۔ ان کا خیال سے
ہے کہ اب وہ اس مقام پر پہنے گئے ہیں کہ انہیں عبادت کی ضرورت نہیں رہی۔ خدا تعالیٰ نے اپنے
امرار ورموز سے انہیں آگاہ کر دیا ہے اور تمام بشری احکام ان سے ہٹا گئے ہیں۔ بہت سے صوفی
اس طرح کے فیج اعمال میں ڈو بے ہوئے ہیں۔'(۲۵۵)

طوی اپنی کتاب میں صوفیوں کے بارے میں لکھتا ہے کہ انہوں نے حرام چیزوں کو طال کر دیا ہے جنانچہ وہ کہتا ہے ' بلعض گراہ فرقوں نے حرام چیزوں کو طال قرار دے دیا' ان کا موقف تھا کہ ہر چیز میں اصل اباحت ہوتی ہے۔ حرمت اس وقت واقع ہوتی ہے جب کی چیز میں ظو کیا جائے۔ اگر غلونہ ہوتو ہر چیز مباح ہے۔ اپنے اس غلامطلب کی تاویل کیلئے وہ قرآن پاک کی اس آیت کو بطور دلیل پیش کرتے ہیں''فانستنا فیھا حیا۔ و عنبا و قضیا۔ و زیتو فا و نخلا۔ و خدانق غلبا۔ و فاکھة و ابا۔ متاعا لکم و لانعامکم'' کہ اس میں اللہ تعالیٰ نے تمام چیزوں کو اجمالاً اور مطلقاً بیان کیا ہے۔ عام مسلمانوں کیلئے سے چیزیں حرام ہیں گر ان کیلئے جائز ہیں۔ دراصل صوفی شریعت کے بنیا دی اصول کو بھلا بیٹھے تھے جس کی وجہ سے وہ اس طرح کی خرافات کہ نے گا۔ اپنی جہالت کی وجہ سے وہ احکام شریعت کو تجھنے سے قاصر سے خوانی نے شیطان نے ان گراہ کن عقائد کی طرف ان کی رہنمائی کی اور انہوں نے تاویل' حیلوں

بهانون اورجهوث كاسهارالياـ " (۲۲۳)

سہرور دی کہتا ہے'' بعض گمراہ لوگوں نے اپنا نام ملامتی رکھااورصوفیوں والالباس بہنا تا کہ انہیں بھی صوفی کہاجائے ٔ حالانکہ وہ صوفی نہیں ہیں ۔لباس تو انہوں نے صوفیوں والا پہن لیا مگران كاتمل قطعااس كيخلاف ہے۔ وہ بھی ہر چيز میں اباحت کے قائل ہیں اور ان كامؤقف ہے كہ خدا تعالیٰ کی پیدا کی ہوئی ہر چیز مباح ہے۔ان کا خیال ہے کہ شریعت کے مکلف عامۃ الناس ہیں وہ نبیں۔ شریعت کے مکلّف وہ لوگ میں جو ذبنی اعتبار ہے اس مقام پرنہیں میں کہ وہ شریعت کے احکام کو بھے سکیں۔ان کے کمتر اور ننگ ذبن شریعت کی باتو ل کونبیں سمجھ یاتے۔ایسے خیالات رکھنے والےلوگ بلاشبہ کمحداور زندیق ہیں۔اس لئے کہ جوبھی شخص کسی بھی بہانے سے شریعت کا رَ د کرےگاوہ زندیق ہوگا۔ان صوفیوں کا خیال یہ ہے کہ شریعت بندگی کاحق ہے جبکہ حقیقت بندگی کی حقیقت ہے۔اور جو مخص حقیقت والا ہو جائے تو اس پر بندگی لازم نہیں رہتی ۔اس لئے کہ اس نے اپنی گردن سے غلامی کا طوق نکال پھینکا ہے۔ یہ لوگ گمراہی کے اعلیٰ درجے پر ہیں اور انہی کا خیال ہے کداب اپنی نام نہاد کوششوں اور محنق ل کی وجہ ہے انہیں شریعت کی ضرورت نہیں ہے۔ یمی وہلوگ ہیں جوحلول کے قائل ہیں اوران لوگوں نے ہی عیسائیوں سے بہت ساری اصلاحات مثلاً لا ہوت اور ناسوت اخذ کی ہیں ۔بعض ایسے بھی ہیں جوخوبصورت عورتوں کی طرف نظر کرنے کو حلال اورجا مُز مجھتے ہیں کہ وہ حسنِ الٰہی کامظہر ہیں ۔'' (٣٦٧)

انہی کے بارے میں ابن الجوزی کہتے ہیں'' جان لو کہ بہت سارے صوفیوں نے عورتوں کو دیکھنا بھی چھوڑ دیا اور نکاح کرنے کی بجائے اتنے وقت میں عبادت کرنے کو پیند کیا' مگران کی صحبت میں کم عمر کے لڑکے (امرد) آنے جانے لگئے شیطان نے ان صوفیوں کی توجہ عورتوں کی بجائے ان لڑکوں کی طرف کردی۔ان صوفیوں کی سات قسمیں ہیں:

پہلی قتم: سب سے گھٹیالوگ وہ ہیں جنہوں نے صوفیوں کی شکل اختیار کی میلوگ حلول کے قائل ہیں۔ چنانچد مجھے محمد بن عبدالباقی بن احمد بن سلیمان نے بتایا کہ انہوں نے ابوعلی انحسین بن محمد بن الفضل الکر مانی سے سنا' انہوں نے سہل بن علی الخشاب سے نقل کیا' انہوں نے ابونٹر عبداللہ بن السراج نے نقل کیا کہ وہ کہتے ہیں کہ بعض لوگ ایسے ہیں جوعقیدہ حلول کے قائل ہیں اوران کا خیال ہے کہ حق تعالیٰ کا حلول ہوا یعض لوگ ایسے ہیں جوعقیدہ حلول ہوا یعض لوگ ایسے ہیں جو کہتے ہیں خوت تعالیٰ کا حلول ہوا یعض لوگ ایسے بھی ہیں جو کہتے ہیں جن تعالیٰ نے خوبصورت عورتوں میں حلول کیا۔ ابوعبداللہ بن حامد نے بعض صوفیوں کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں ہم نے حق تعالیٰ کو دنیا میں ہی دکھ لیا کہ وہ انسانوں کی شکل میں بھی نظر آتا ہے۔ میں نظر آتا ہے۔ میں نظر آتا ہے۔ میں نظر آتا ہے۔ دوسری فتم دو لوگ ہیں جو بظاہر صونی ہیں مگر ان کا اصل مقصد گناہ کا ارتکاب کر ناہوتا ہے۔

دوسری قسم : وہ لوگ ہیں جو بظاہر صوفی ہیں مگران کا اصل مقصد گناہ کاار تکاب کرناہ وتا ہے۔ تیسری قتم : وہ لوگ ہیں جوخوبصورت لڑکوں کی طرف دیکھنے کو حلال سیجھتے ہیں۔ ابوعبد الرحمٰن السلمی نے ایک کتاب ''سنن الصوفیہ'' کے نام سے کسی اور اس کے آخر میں کھا کہ بعض چیزیں

صوفیوں کیلئے جائز ہیں ادراس میں ان کیلئے رخصت ہے مثلاً رقص گانا بجانا' اور خوبصورت چروں کود کھنا۔ اس میں انہول نے حضور کے طرف ایک جھوٹی حدیث منسوب کی ہے کہ حضور نے فرمایا خوبصورت چرے دالوں سے خیرطلب کرو۔ نیز حضور نے ایک ادر مقام پرفرمایا تین چیز وں سے نگاہ تیز ہوتی ہے'سبز کود کھنا'یانی کود کھنا اور خوبصورت چرے کود کھنا۔ (۲۱۸)

اسلمی نے اس کتاب کے آخر میں بہت سے ایسے صوفیوں کے واقعات بھی نقل کئے ہیں جو
اس طرح کی خرافات اور گناہ کے مرتکب ہوتے رہے۔ مثلاً ایک امر دلا کے کا واقعنقل کیا' اس نے
کہا کہ فلال صوفی نے میری بات کا جواب دیتے ہوئے کہا تھا اے بیٹے خدا تیری شکل میں ظاہر
ہوتا ہے اس وجہ سے میں تیری طرف متوجہ ہوتا ہوں۔ ایک اور واقعنقل کرتے ہوئے وہ کہتا ہے
صوفیوں کی ایک جماعت احمد غزالی کے پاس آئی وہ ایک کرے میں بیٹھا تھا اور کرے میں صرف
اس کے ساتھ ایک نو خیز لڑکا تھا احمد غزالی اور لڑ کے کے درمیان گلاب کا ایک پھول بھی پڑا ہوا تھا'
کبھی احمد غزالی اس پھول کو دیکھا اور کبھی اس نو خیز لڑکے کو۔ جب وہ صوفی آگر بیٹھ گئے تو ان میں
سے ایک کہنے لگا شاید ہمارے آنے سے آپ کی طبیعت مکدر ہوگئ وہ کہنے گئے ہاں اللہ کی قسم سید
سنتے ہی صوفیوں کی ساری جماعت پر وجد طاری ہوگیا۔ ابوا تحسین بن یوسف نے حکایت نقل کی
ہے کہ اس نے احمد غزالی کو ایک خط بھیجا جس میں اس نے لکھا دو تسہیں اسے غز کی غلام سے محبت

ہے۔''احمد غزالی نے وہ رقعہ پڑھا تو اپنے ترکی غلام کو بلایا' اس کی طرف محبت پاش نگاہوں سے۔'' ویکھتار ہا' اس کی وونوں آنکھوں کے درمیان پوسہ لیا اور کہا'' بیاس خط کا جواب ہے۔''

کیار بہودگی کی انتہانہیں ہے؟ پیرکت کرتے ہوئے اس خص کو ذرابھی حیااور غیرت نہ آئی۔ مجھے تو حاضرین پر بھی حیرت ہوتی ہے کہ دہ بھی جانوروں کی طرح خاموش بیٹے خلاف شریعت اس حرکت کو دیکھتے رہے۔ دراصل ان صوفیوں کے دِلوں میں اب شریعت تو رہی ہی نہیں۔ (۲۲۹)

صوفیوں کی شاعری دیکھی جائے'ان کے دہ اشعار جنہیں سن کر دہ رقص شروع کرویتے ہیں اوران برحال طاری ہوجا تا ہے' دہ بھی بیہود گیوں ہے بھرے ہوئے ہیں۔ چنانچہ ایک شاعر کہتا ہے:

' دشہیں دہ دفت یاد ہے جب ہم اکٹھ

صبح تك ماع كروبينهارب

گانوں کے جام ہمارے درمیان گھوم رہے تھے

اورہم پر پے بغیر ہی بیہوثی طاری ہوگئ

ہم پرسرورطاری ہوگیا

اورلفظ سرور بھی شایداس موقع پر کم ہے جب نشے میں مت ساتھیوں نے آواز لگائی

. نشے کی آ واز تھی جی علی الفلاح

مارے ماس بیجان خیز چیزیں بی تھیں

کچھ دریے سرور کیلئے ہم نے انہیں ہی بہادیا''(۴۷۰)

یوسف بن الحسین نے اپنے مریدین کونسیحت کرتے ہوئے کہا'' جوتم مجھے کرتے ہوئے دیکھوتم بھی کر لیا کرو' صرف نوعمراڑ کوں کی صحبت سے بچو'اس لئے کہ وہ بہت بڑا فتنہ ہیں۔سوے زاکد مرتبہ میں نے اپنے رب سے عہد کیا کہ میں آئندہ نوعمراڑ کوں کی صحبت میں نہیں بیٹھوں گا' مگر رخیاروں کے حسن نے مجھے چین سے نہ بیٹھنے دیا' مست آٹکھیں مجھے اپنے قریب بلاتی رہیں خدا شاہر میں بھی ان کے یاس کی گناہ کی نیت سے نہیں گیا۔ پھر شخے نے بیاشعار پڑھے: رخساروں کے پھول اور بتلے بتلے ہونٹ ہونٹو ل کے اندرادلوں جیسے دانت رخساروں میں بڑے گہرے گڑھے اورسینوں پیانجرتے ہوئے انار ىيىب دىكھ كريى ہوش دحواس كھو بيشا

آس لئے میں گانے بجانے کی محبت میں نہیں بیٹھنا''(اسم)

یمی وہ لوگ ہیں جن کے بارے میں شیخ الاسلام این تیمید رحمة الله علیه فر ماتے ہیں'' انبیاء اوررسول توالله كي عبادت كي طرف بلاتے تط ان كا پيغام توبيهوتا تھا كمالله كى عبادت كرواوررسول کی اطاعت کرو۔ چورسول اللہ کی اطاعت نہیں کرے گا اور لوگوں کو اپنی اطاعت کا تھم دے گا، حلال کوحرام اورحرام کو حلال کرے گا تو وہ کا فر اور دائرہ اسلام سے خارج ہے۔ ای طرح وہ سارے لوگ جو دین اور شریعت کے احکام سے نکلتے ہیں جو خدا اور رسول کی اطاعت ہے انکار كرتے ہيں عام ہول يا خاص بما شاہو يا نام نبادولى الله ؛ جو خص بھى شريعت كے احكام سے فكے گا، ان کا اتباع نہیں کرے گا تو وہ گمراہ اور بدبخت آ دمی ہے۔اگر چہ وہ زبد اور تقوے کا دعویٰ کرتا (rzr)"\_ m

حافظ ابن حزم الظاهري رحمة الله عليه كهتم بين "بعض صوفيوں كا دعويٰ ہے كه اولياء الله انبياء اوررسول سے بھی افضل ہیں۔ چنانچدان کا خیال ہے کہ جو شخص ولایت کے اعلیٰ مقام پر فائز ہو جائے اس پرشریعت کے احکام بعنی نماز روز ہ زکوۃ وغیرہ ساقط ہوجاتے ہیں اور زنا 'شراب عورتیں وغیرہ اس کیلئے حلال ہو جاتی ہیں۔وہ کہتے ہیں ہم الله کود کھتے ہیں اوراس ہے ہم کلام ہوتے ہیں ' ہمارے دِل میں جو بھی خیال آتا ہے وہ حق ہوتا ہے۔ ابن شمعون نای ایک فخص کے بارے میں میں نے سنا کہ وہ کہتا تھا اللہ تعالٰی کے سونام ہیں اور بیسب نام چھتیں حروف کے ذریعے پورے ہوتے ہیں۔ پیچیتیں حروف حروف حجی نہیں ہیں'ان میں سے صرف ایک حرف ہی حروف حجی میں شامل ہے۔اس ایک حرف کے ذریعے صوفی حق تعالیٰ تک پہنچتے ہیں ٍ۔

ایک اور صوفی کے بارے میں منقول ہے کہ ایک دِن وہ ٹانگیں لبی کر کے بیشا ہوا تھا کہ
اے آواز آئی'' بادشاہوں کی مجلسوں میں ایسے بیٹھتے ہیں؟'' اس کے بعد اس نے بھی بھی اپنی
ٹانگیں لمبی نہیں کیں یعنی وہ ہمیشہ اللہ تعالی کی مجلس میں بیٹھار ہتا تھا' اس لئے وہ ٹانگیں لمبی نہیں کرتا
تھا۔'' (۳۷۳)

ای لئے ابوعلی و فا کہتے ہیں'' جب تو فنا فی اللہ ہوجائے تو پھر جو جائے جیسے چاہے کر۔ تیراعلم جہالت نہیں کہلائے گااور تیری کوئی جھی حرکت گناہ نہیں ہوگی۔'' (۳۷۴)

ڈ اکٹر عبدالحلیم محمود صوفیوں کا ایک اصول بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں''صوفیوں کا ایک اصول ہے'اللہ کی معرفت حاصل کرلواور پھر جو چاہے کرلو۔''(۵۷۵)

مونیوں کی کمابوں میں بیشارا پے واقعات اور حکایات موجود ہیں جس سے پتہ چاتا ہے کہ صوفی برائیوں کے ارتکاب کوممنوع نہیں سجھتے تھے وہ جی بھر کر برائیوں کا ارتکاب کرتے تھے واجب اورا حکام خداوندی کوترک کرتے تھے اس کے باوجود وہ اولیاء اللہ اور ستجاب الدعوۃ کہلاتے تھے اگریبی ولایت کی علامت ہے تو پھر ہرفاس وفاجرہی ولی اللہ ہے۔

شعرانی جسکے بارے میں کہا جاتا ہے'' قطب ربانی' بیکل صدانی' عارف باللہ'' وہ اپنے طبقات میں اپنے شنخ علی وحیش کے بارے میں کہتے ہیں'' میرے شنخ مجذ دب اور صاحب حال تنے دہ شہروں میں گھومتے رہے'ان کی بہت ساری کراہات اور خارتی عاوت چیزیں لوگوں میں مشہورتھیں۔

یں و کے والے اس میں مہد ہوں والے کہ شخ وحیث جب ہمارے پاس آتے تو بدکار عورتوں والے شخ محمد الطخنی نے مجھے بتایا کہ شخ وحیث جب ہمارے پاس آتے تو بدکار عورتوں والے مرائے میں تھر تے۔ جو بھی وہاں ہے نکلا 'اے بلا کر کہتے میرے پاس کھڑے ہوجاؤ' تا کہ یہاں ہے نکلنے ہے پہلے ہی میں اللہ کے ہاں تمہاری شفاعت کرسکوں۔ کئی بارابیا ہوتا کہ وہ بعض لوگوں کو کمرے میں لے جا کر کئی کئی روز رکھتے اور اس وقت انہیں چھوڑتے جب ان کی شفاعت تبول ہو جاتی ۔ ایک ون اس نے ان بدکار عورتوں ہے کہا سب اس سرائے ہے نکل جاؤ' اس لئے تول ہو جاتی ۔ ایک وزال ہے' صرف ایک عورت نے اس کی بات مانی اور فوراً وہاں ہے نکل گئ اس

کے نکلنے کے ساتھ ہی سرائے کی حصت گر گئی اور ساری مرکئیں۔

جب شخ اپ شہر میں کی نے شخ کود یکھتے تو اے اس کی سواری گدھی سے نیجا تارکر کہتے کہ اس کا سر پکڑ و تا کہ میں اس کے ساتھ کروں۔ اگر وہ شخ ایسا کرنے سے انکارکردی تو شخ وہیش اسے سمرائز کر کے اسے اس جگہ پر بی بت بنادیتے تھے۔ اور اگر وہ شخ کی بات مان لے تو شہر بجر میں اس کی بدنا کی ہوجاتی تھی۔ اس کے علاوہ بھی شخ کی اور بہت ساری کر امات ہیں۔ '(۲۷٪) میں اس کی بدنا کی ہوجاتی تھی۔ اس کے علاوہ بھی شخ کی اور بہت ساری کر امات ہیں۔ '(۲۷٪) شعرانی کی اس روایت کے بعد اس طرح کے آدمیوں کے بارے میں کیا کہا جا سکتا ہے؟ شعرانی جس طرح اس فاجراور خبیث آدمی کی تعریفیں کر رہا ہے اسے مجذ و ب اور صاحب حال بتا ہا ہے اس کی کر امات اور مستجاب الدعوات ہونے کو ببا نگ وہل بیان کر رہا ہے اسے ولی کامل اور ہے اس کی کر امات اور مستجاب الدعوات ہونے کو ببا نگ وہل بیان کر رہا ہے اسے ولی کامل اور صاحب شفاعت کہ رہا ہے۔ کیا بیا دکام شریعت کے ساتھ مذاق نہیں ہے؟ کیا بیا دکام خداوندی کا کھلواڑ نہیں؟ اس سے بودی بھی کوئی بدکاری اور بدختی کی بات ہو گئی ہے؟ ایسے محض سے بروا بھی کوئی زند این ملحق فاجراور فاس ہوسکتا ہے؟ اس طرح کی بیپودگوں کی مثال تو شیعوں کے ہاں بھی نہیں ملت دے دی۔ کوئی زند این ملحق نا جراور فاس ہوسکتا ہے؟ اس طرح کی بیپودگوں کی مثال تو شیعوں کے ہاں بھی نہیں ملت دے دی۔ بھی نہیں ملتی۔ شاکر داپنے استاد ہے بھی دوقد م آگے بڑھ گیا' مرید نے مرشد کو بھی مات دے دی۔ بھی نہیں ملتی۔ شاکر داپنے استاد ہے بھی دوقد م آگے بڑھ گیا' مرید نے مرشد کو بھی مات دے دی۔

ایک اور شخ جس کا نام قطب الواصلین عبدالعزیز دباغ ہے وہ کہتا ہے 'ایک مرید نے

اپ شخ سے کہا جناب مجھے کوئی الی چزیتا کیں کہ میں اللہ کا قرب حاصل کرلوں 'و شخ نے کہاا گرو

اللہ کا قرب حاصل کرنا چاہتا ہے تو خدائی صفات اپنا لے جب تو خدائی صفات اپنا لے گاتو قیامت

کے دِن اللہ کجھے اپ قریب' اپ اولیاء کے درمیان بھائے گا۔ تو جہنم میں اس کے دشنوں کے

ماتھ دہنے کے بجائے جنت بیں اس کے دوستوں کے مماتھ دہے گا۔ مرید نے کہا جناب میں جن

تعالیٰ کی کوئی می صفت اپناؤں کہ اس کی صفیتیں بیٹار ہیں۔ شخ کہنے لگا کوئی بھی اپنا لے۔ شاگر دینے

پھر کہا جناب آپ بی بتادیں' تو شخ نے کہا تو حق کہنے والوں کا ساتھی بن جا' ہمیشہ جن کہنا' حق تعالیٰ

کی ایک صفت یہ بھی ہے کہ وہ بھیشہ حق اور بچ بات کہتا ہے' تو بھی حق اور بچ کہ ' اللہ تجھ پر اپنی

أيك اورمشهورصوني جس كانام شهيد التصوف الامام الاجل تجم الملة والدين قطب الاسلام والمسلمين برهان النه محى الحق عجم الدين الكبرى بئ اسيخ فسق وفجو ركا خود اعلان كرتے ہوئے كہتا ہے" بلاد مغرب میں جب پہنیا تو ایک اڑے ہے مجھے عشق ہو گیا اسے دیکھ کرمیری ہمت جواب وے جاتی تھی میں اسے پکڑ کر اپنے گھر لے آیا اور اسے ایک ستون کے ساتھ باندھ دیا تا کہ میرے علاوہ اے کوئی بھی ندو کیے سکے۔اس کے اور بھی بہت سارے رقیب تھے'وہ شوز نہیں کرتا تھا' زیادہ تر خاموش ہیں رہتا تھا' زبانِ حال ہے گفتگوکرتا تھااوراس کی آنکھوں ہے ہی میں اس کی بات کا مطلب مجھ جاتا۔ جس طرح وہ آنکھوں ہی آنکھوں میں مجھ سے باتیں کرتا تھا'ایسے ہی میں بھی اس بے باتیں کرتاتھا ایک وقت آگیا کہ میں اس کی محبت میں فنا ہوگیا ، مجھے لگا کہ میں وہ اور میں وہ بن گیا۔ بیشق دل کی گہرائیوں سے تھا'میری روح اس عشق کی گند گیوں سے آلود ہنیں ہوئی' ایک دِن اس کی روح ہوا کے ایک جھو تکے کی طرح میرے پاس آئی' اس کا چپرہ گردآ لود تھا اور وہ مجھ ہے کہنے گئی شخ بیا دَبچاؤ' مجھے بیا دُ بیں نے کہا کیا ہوا؟ تو وہ روح کہنے گئی اگرتم مجھے چھوڑ دوتو میں آ كرتمهارے ياؤں چوموں۔ ميں نے اسے چھوڑ ديا'اس روح نے آ كرميرے ياؤں چوہے اور پھروہ روح میرے روبروکھڑی ہوگئ میں نے اس کے بوسے لئے یہاں تک کہاس روح کوسکون

تعوف \_\_\_\_\_\_ عود

آ گیااورمیرادِل بھی اطمینان ہے جر گیا۔'(۸۷۸)

پتے نہیں ان صوفیوں کو کیا ہو گیا کہ یہ دِل کی باتیں چھپا ہی نہیں پائے اور سرعام اپنے معاشقوں اور فسق و فجور کی کہانیاں سانے گئے۔ا دکام شریعت ہے روگروانی نے ان کی عقل ہی ماردی ہے۔

اب ہم آتے ہیں شیخ اکبرمی الدین ابن عرلی کی طرف۔ووا بی شخصیت پر سے بردوا ٹھاتے ہیں جس طرح ان کے شاگر دمجم الدین الکبری نے فسق و فجو رکی کہانیاں سنائی تھیں' پیھی اسی طرح کی کہانیاں ساتے ہوئے اپنے ایک دیوان کی تشریح کرتے ہیں۔اس دیوان میں وہ تفصیل ہے بتاتے ہیں کہ جب وہ مکہ پہنچے تو وہاں کے ایک بڑے شیخ کی بیٹی ہے انھیں عشق ہو گیا'اس لڑکی کی تعریف میں ابن عربی آسان وزمین کے قلابے ملاتے 'مزے لے لے کراس کے حسن وجوانی کی كبانيال سنات\_يديوان اتنامقبول مواكدان كمثاردان يديوان مانكنے لكے (29م) انھوں نے بہت کوشش کی کدان کے ولی جذبات ظاہر ندہوں اور ان کا شوق اور ول کی بھڑ کتی ہوئی آ گے لوگوں پر ظاہر نہ ہوتصوف کی آٹر میں انھوں نے انہیں چھیانے کی کوشش کی لیکن پھر بھی وہ الفاظ خوداد نجی آ واز ہے بول رہے تھے' ذرا آپ بھی سنئے''سن 598 ھاکو میں مکہ پہنچا' وہاں جھےصوفیاءاورفضلاء کی جماعت کے درمیان بیٹھنے کا موقع ملا اولیاءاور صلحاء میں ہے مردیھی تھاور تورتیں بھی۔سبایے ایے معمولات میں مصروف تھے ان اولیاء میں سے شیخ العالم امام ابوشجاع زاہر بن رستم بن ابی الرجاءالاصفہانی بھی تھے'شخ کی ایک کنواری خوبصور بے لڑکی تھی کہ عنفوان شباب اس سے نیکتا تھا' آئکھیں اے دیکھ کریچٹی کی پھٹی رہ جاتی تھیں اس کا نام نظام اور لقب عین اختمس تھا۔ اس کے گرد ہروقت خوا تین عابدات اور بزی بزی تبجد گز ارعورتیں بیٹھی ہوتی تھیں یری وش چیرہ بڑی بڑی آنکھیں برابر دانت آنکھیں اے دیکھتے ہوئے بتھکیں ہولے تو عرب کامشہور شاعر قس بن ساعدہ بھی اس کے ساہنے گونگا لگے۔ اگر میرے دِل بیں خوف خدا نہ ہوتااور مجھے پیدڈر نہ ہوتا کہان ہاتو ل کوئ کراوگ فتنے میں پڑ جائیں گے تو میں خدا کی تخلیق کردہ ال کے حسن کی اور بھی تشریح کرتا۔ ودکسن جو تھی آئکھوں کیلئے ٹھٹڈ کا باعث ہے۔سب ملاءاور ز ہاد کے درمیان گویا چکتا سورج ہے۔ لڑی میں پروئے موتی اور ہیر سے جیسے اس کے دانت 'نایابِ زبان والدین کی آنکھوں کی شندک اس کے ایک ایک عضو سے معارف اور لطا کف ٹیکتے تھے' میں بہت عرصداس کی صحبت کے ساتھ ساتھ اس کے والداور پھوپھی کی صحبت میں بھی رہا۔

ا پنی اس کتاب میں ہم نے اس خاتونِ یکتا ویگانہ کے اوصاف حمیدہ کو انتہائی مناسب الفاظ میں بیان کیا ہے، کہ وہ تھی ہی ای قابل۔اس کی خوشبو بھری سانسیں' اس کی پرندوں کی چیجہا ہٹ حمیسی آ واز' اس کی آنکھوں کی اٹھان اور پلکوں کا گرانا۔۔۔۔۔۔۔۔۔ اپنی اس کتاب میں' میں اس ک تعریف بیان کروں گا'میری ساری تعریفیں اس کے گردگھو میں گی۔''(۴۸۰)

ایک لڑی نے بی ابن عربی کا دِل نہیں لوٹا' ایک اور بھی لڑی تھی جس کے ساتھ شُخِ ندکور نے
ہیت اللہ میں کعبہ کے پڑوی میں عشق فر مایا۔ ذرا ملاحظ فرما ہے'' ایک رات میں ہیت اللہ کا طواف
کرر ہاتھا' اچا تک میرے دِل میں موج ومتی کا خیال آیا' مجھ پر وربدا ورحال ساطاری ہونے لگا'
لوگوں کو تکلیف دینے کے ڈرسے میں دہاں سے نکل کرا یک طرف ہوگیا' موج ومتی کی کیفیت آئی
بڑھی کہ میرے دِل میں اشعار چیے صفیں بائدھ کرآن کھڑے ہوئے' میں نے اپنے آپ کو سناتے
ہوئے بلندآ واز میں اشعار پڑھے شروع کردیئے۔ اشعاریہ تھے:

'' کاش میرے اشعار کو پنة ہوتا کس نمز دوول میں آ رہے ہیں کاش میرے دِل کو پنة ہوتا کس راہتے پریہ چل رہے ہیں پنٹہیں اب میں کا میاب ہوں یا ہلاکت کی راہ پرگامزن ہوں خداوندان میش وعشرت حیران ہیں عیش میں مست اور پریشان ہیں

ا چا تک مجھے اپنے کندھے پرریٹم سے زم ہاتھ کا احساس ہوا' میں نے مرکر دیکھا ایک

رُوی باندی تھی اتنی خوبصورت باندی میں نے آج تک نہیں دیکھی جب وہ بو لئے لگی تو اس کے مندہے گویا موتی جھزرہے تھے اس کے اعضاء کے حاشیے' اس کی آنکھوں کی ساخت' اس کے اشاروں کی پہنچ اس کے الفاظ کی تک بندی کیا کہوں ..... اچا تک اس کے منہ ہے پھول جعرنے لگئ كہنے لكى سيدى ابھى آپ نے كيا كہا تھا؟ مِس نے كہا ميں تو شعر بڑھ رہا تھا" كاش میرے اشعار کو پیتہ ہوتا 'کس غمز دہ دِل میں آرہے ہیں'' کہنے گئی آپ تو عارف زمانہ ہیں پھر بھی اليي بات كہتے ہيں۔ آپ سوچ رہے ہيں كه وہ شعر كس ول كے مالك ہيں أب تو صاحب معرفت ہیں' معرفت کا ول بھی بھلاکسی کی ملکیت ہوتا ہے؟ کیاا سے بھی بھی عدم آتا ہے؟ آپ جیا آدی اس طرح کی بات کیے کہدسکتا ہے؟ اچھا بتائیں اس کے بعد آپ نے کیا کہا؟ میں نے کہا'' کاش میرے ول کو پتہ ہوتا' کس رائے پریہ چل رہے ہیں' تووہ کہنے لگی ﷺ بیراستہ ہی تو معرفت سے مانع ہے۔اس رکاوٹ کوآپ وُ در کریں گےتو پھر ہی معرفت کا راستہ ملے گا۔ یہ بات آپ نے کیوں کمی ؟ اس کے بعد آپ نے کیا کہا؟ میں نے کہا" پی نہیں اب میں کامیاب ہوں' یا ہلا کت کی راہ پر گامزن ہوں'' کہنے گل شیخ وہ تو کامیاب ہو گئے تم اپنی بتاؤ'تم کامیاب ہویا ہلاکت کی طرف جارہے ہو؟ اچھا بتا واس کے بعد کیا ہے؟ میں نے کہا'' خداوندان عیش وعشرت حيران بين عيش مين مست اوريريثان بين" كينه كلي ياللعب! دعويٌ معرفت كاكرت، مواور دوسروں کے بھید جانتے 'جوحق تعالیٰ کی محبت میں مصروف ہو بھی معرفت کے سمندر میں ڈو بے ہوئے شخص کو بھی ارد گر دد کیھنے کا موقع ملا؟ارے بیمجت بیہ معرفت توعقل کومبہوت کر دیتی ہے۔ تم كيے ارد كرد د كيور بے تھے؟ ميں نے كہا خالد كى بني تيرانام كيا ہے؟ كہنے كلى قرة العين يعنى آ تکھوں کی ٹھنڈک ۔ میں نے کہا ہاں ہاں میری آ تکھوں کی ۔ وہ مجھےسلام کر کے چلی گئی۔ پچھے عرصہ بعد پھراس ہے میری ملا قات ہوئی' میں اس کے ساتھ رہنے لگا اور اس کی قربت میں مجھے معرفت کی وه با نیس نصیب ہو ئیس جو میں نے بھی نی اور نہ ہی بھی دیکھی تھیں۔''(۴۸۱) پینہیں بیرسب کچھ پڑھنے اور سننے کے بعدا بن عربی کوشنخ المشائخ کیسے قرار دیتے ہیں؟ پھر

بھی وہ شنخ اکبرکہلاتے ہیں۔ جب شنخ خود ریرسب کام کرتے متھے توان کے مانے والے کیوں نہیں

کرتے ہوں گے؟

یصوفیوں کےاعترافات ہیں جواپنے بارے میں دہ خود کررہے ہیں۔اب ہم ایک ادرقصہ بیان کرتے ہیں۔

احمد بن المبارک عبدالعزیز دباغ ہے روایت نقل کرتے ہیں کہ ان کامنٹی اپنے بھائی کے ساتھ ایک دِن مدرے کی حیبت پہ چڑھا' پھر کیا ہوا؟ انہی کی زبانی سنئے:

''ہم جہت پر چڑھے تو ہم نے بہت ساری عور تیں دیکھیں جو مختلف جگہوں پر کھڑی تھیں ہم ان کود کھے کران کے بارے میں با تیں کرنے گئے بھی ہنتے' بھی او نجی او نجی آواز میں با تیں کرتے' ہم میں سے ایک براچا تک خواہش نفسانی غالب آگئ مگر بدقت ہم والیس لوٹے 'جب ہم اپنے شخ کے پاس مجلس میں ہنچے تو ہمیں دکھے کرشنے او نجی او نجی آواز سے ہننے گلے اور کہا وہ شخ ہی کیا جے کشف نہ ہو؟ پھر انہوں نے ہم سے بوچھا بچ بچ بتاؤ' جھوٹ نہ بولنا' تم کہاں تھے؟ ہم نے انہیں ساری کم کہانی شخ خود ہی ہمیں وہاں کی ساری با تیں بتانے گئے کہ کتنی لڑکیاں تھیں؟ کہاں کھڑی کی ساری با تیں بتانے گئے کہ کتنی لڑکیاں تھیں؟ کہاں کہاں کھڑی تھیں؟ اور پھر انہوں نے ہماری وہ حالت بھی بتا دی جب ہم پرخواہش نفسانی غالب آگئی تھی۔ اتنی تفصیل سے انہوں نے سارے واقعات بتائے گویا وہاں وہ بذات خود موجود تھے۔'' (۲۸۲)

پاک و ہند کے بھی پھے صوفیاء اپنے ہیں جوآج بھی مرقع خلائق اور بڑے بڑے مزاروں
کے مالک ہیں ان کے مزاروں پر ہرسال عرس بھی ہوتا ہے ایک ایسے ہی شخ کے بارے ہیں ہم
بتاتے ہیں جن کاعرس پاکستان کے اہم عرسوں ہیں شار ہوتا ہے اور شاید پاکستان ہیں سب سے بڑا
ہوتا ہے 'یعنی مشہور صوفی ما دھولعل حسین صوفیاء نے کتابوں ''ساس کے بارے ہیں لکھا ہے کہ بیہ
ولی اللہ اور ستجاب الدعوات تھا' اس نے رب سے جو ما نگا اسے ملا' وہ حافظ قرآن عالم اور فقیہ تھا۔
ایک دِن اپنے شخ کے پاس بیٹھا تفیر پڑھ رہا تھا' جب قرآن پاک کی سے "انعما الحیاۃ اللہ لیا
لھو و لعب " دنیا کی زندگی تو لہو ولعب ہے تو ہیں لہو ولعب ہیں مصروف کیوں شہو جاؤں ؟
کردیا' کہنے لگا جب دنیا کی زندگی لہو ولعب ہے تو ہیں لہو ولعب ہیں مصروف کیوں شہو جاؤں؟

بازاروں میں رقص کرتا پھرتا تھا' پھراس نے بدکار عورتوں کے گھروں میں جا کروفت گزار ناشروخ کردیا' یہاں تک کدایک ون اس کی نظرا یک خوبصورت ہندوامردلڑ کے پر پڑی' اسے دیکھتے ہی وہ بے قابو ہو گیا اور اس کے عشق میں مبتلا ہو گیا۔ سولہ برس تک اس کے گھر کا چکرلگا تار ہا' اس ہندو لڑکے کے عشق میں اتنا مبتلا ہوا کہ اس کا نام اپنے نام کا حصہ بنالیا' پہلے صرف حسین نام تھا' اب مادھولی حسین بن گیا۔ اس کی وفات کے بعد اس کا مزار مرجع خلائق اور برکات کے نزول کا محورو مرجع بن گیا۔' (۲۸۳)

دوبارہ شعرانی کی طرف چلتے ہیں جو ایک صاحب کشف کے بارے میں کہتے ہیں ''جناب شریف ؓ دمضان کے دِنوں میں کھانا کھالیا کرتے تھے اور کہتے تھے مجھے خدانے آزاد کردیا ہے۔''(۳۸۳)

ای طرح بایزید بسطای کے بارے میں منقول ہے کہا پی آستین ہے ایک روٹی نکالی اور شہر میں ہی اے کھاناشروع کردیا۔ پیرمضان کے مہینے کا واقعہ ہے۔ (۴۸۵)

شبل سے رہ بھی منقول ہے کہ وہ کہتے ہیں'' ہائے افسوس میں نماز پڑھوں' تو رب کے تھم کی نافر مانی کروں' اور اگر نہ پڑھوں تو کا فر ہوجاؤں۔کروں تو کیا کروں؟'' (۲۸۲)

دافعات ادر دکایتی تو بیثار ہیں جن سے تابت ہوتا ہے کہ صوفی خودکوشر بعت کا مکلف نہیں سمجھتے' اور بھی اس طرح کی بہت ساری با تیں ہیں گرہم انہیں اس کتاب کے دوسرے جھے میں بیان کریں گے۔

ابھی اور بھی بہت سارے ایسے عقائد ہیں جن سے واضح طور پر پیدنگ جاتا ہے کہ صوفیوں اور شیعوں میں کوئی فرق نہیں ۔ صوفیوں نے سیعوں سے سارے عقائد لئے اور انہیں اسلام کا جا سہ بہنایا۔ شیعوں اور صوفیوں کے الفاظ وعبارات اور اصطلاحات ایک ہیں جے شیعہ صوفی حتیٰ کر مستشرقین بھی تسلیم کرتے ہیں۔ آخر میں ہم چند حوالہ جات نقل کرنا چاہیں گے جوخود شیعوں کی کتابوں نے قبل کئے ہیں۔

ایران کے مشہور شیعہ محقق ڈاکٹر قاسم غنی لکھتے ہیں''بعض لوگوں کا خیال ہے کہ تصوف

دراصل ایرانی تہذیب و ثقافت کا پر تو ہے ان کی باتوں کا خلاصہ یہ ہے کہ قادسیہ جلولا ، طوان اور نہاوند میں جب ایرانیوں کو عربوں کے ہاتھوں شکست ہوئی تو ایرانیوں کو اس امر کا شدت سے احساس ہونے لگا کہ عربوں کی طافت اور توت کی وجہ ہاں کی شہنشا ئیت اوران کی شان و شوکت ختم ہوگئی۔اگر چہ عرب ان پر غالب آگئے تھے مگر وہ ان کی سوچ اور فکر کو نہ بدل سکے۔عربوں نے کوشش تو کی محراس کوشش کا نتیجہ بید لگا کہ اسلام اور شیعیت کا ملاجلا ایک ملخوبسا سنے آیا جے تصوف نے اپنا کراسے اسلام کی جدید شکل قرار دیا۔اس فکر اور سوچ کا پہلا نام شیعیت اور دوسرانام تصوف ہے۔ اپنا کراسے اسلام کی جدید شکل قرار دیا۔اس فکر اور سوچ کا پہلا نام شیعیت اور دوسرانام تصوف مسلمان ایرانی سوچ اور فکر عمل فراد علے گئے۔ "(۲۸۷)

شیعہ مصنف ڈاکٹر کامل مصطفیٰ اشیمی نے صوفیوں پر شیعیت کے اثر ات کے حوالے سے
مستقل ایک کتاب لکھی جس میں وہ کہتا ہے '' ہمیں اس دور کو یاد کرنا چاہئے جب فاری لینی
ایرانیوں نے سب سے پہلے اپنے ندہب کوسیاست میں داخل کرنے کی کوشش کی انہوں نے الحقار
کی حمایت کی پھرسلطنت عباسیہ میں ابو ہاشم کا ساتھ دیا 'ایران میں عبداللہ بن محاویہ کی حمایت کی اس سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ فارسیوں نے اہل بیت کا تحق کرتے ہوئے سیاسی اور دینی توت
حاصل کی انہوں نے حضرت علی کیلئے ولایت تابت کی اور پھر بیدولایت نسل درنس ختمل ہو۔
میں صوفیوں نے شیعوں والے الفاظ اور اصطلاحات کو اپنا تے ہوئے اس ولایت کو اپنے
رہنماؤں کیلئے فایت کیا۔'' (۱۸۸۸)

ﷺ الاسلام ابن تیمیداور ابن خلدون وغیره کی آراء تو ہم پہلے ہی نقل کر بھے ہیں'اس کے علاوہ ہم نے مشہور مستشرقین نیکلسن اور گولڈ زیبر کے اس بارے اتوال بھی نقل کئے۔ (۴۸۹)

آخر میں ہم ایک اور مستشرق براؤن کا ایک جمل نقل کرنا چاہیں گئے جومیر سے خیال میں اس پورے موضوع اور کتاب کا خلاصہ ہے۔ براؤن کہتا ہے''شیعیت اور تصوف برانیوں کے دوہ تھیار سے جس کے ذریعے انہوں نے عربوں کا مقابلہ کیا۔'' (۴۹۰)

## حواله جات باب3

(۱) "رجال الكثى "ص 101 "مطبوعه: موسسة الأعلى كر بلاعراق بيز" وتنقيح المقال "مصنف ما مقانى "جلد 2" مصلوعه: تبران ينز" فرق الشيعة "مصنف نويختى "ص 44-43 "مطبوعه: تبران 1962ء - نيز "من المصلوعة الحيد ريئ تجف عراق المعالمة المحدد تبران 1962ء - نيز "رجال القوى" ص 51 "مطبوعه: تبران 1962ء - نيز "رجال القوى" ص 51 "مطبوعه: تبران 1383 هـ نيز "تخفة الاحباب" ص 184 - نيز "ناخ التوارخ" جلد 393 مصنف المحلى "ص 469 "مطبوعه: تبران 1383 هـ نيز" "ملك المعالمة المحلومة الموال "مصنف المحلى" مصنف الوالحديد جلد 200 مل و 309 ملك المحلومة المحلو

(٢)''طرائق الحقائق''مصنف الحاج معصوم على جلد 1 'ص 101

(٣) "وائرة المعارف الاسلامية أردو جلده على 419 مطبوعة بنجاب يونيور في بإكستان بببلا المديش

1962ء - نيز "التصوف" مصنف اسيحن عربي ترجم ص 26 مطبوعه وادالكيّاب اللبناني 1984ء

(٣) "في التصوف الاسلامي وتاريخه" ترجمه ذَا كثر ابوالعلا العفي "ص11

(۵) " وائرة المعارف الاسلامية "جلد7 "ص6 " في كراؤس اورميم بليسنر كاتذكره

(٢) "دائرة المعارف الاسلامية أردو جلد 7 ص6

(٤) " كتاب الرحمة" كامقدمه " المنشور" مصنف بهوم يارد ينز" كتاب البيان " وغيره

(٨) ''اعمان الشيعه''مصنف محسن المين الشيعي 'جلد 15 'ص 88-88 'مطبوعه وارالتعارف للمطبوعات بيروت

(٩) نمبركوره بالاحوالهُ ص102

(١٠) ندكوره بالإحوالهُ ص105

(١١)" اعيان الشيعة "جلد 15 "ص 87

(١٢) "الذربعة الى تصانيف الشيعة" جلد 10 "ص 171

(١٣) "اللبرست" مصنف ابن النديم ص 499-498 مطبوعه : دارالمعرف لبنان

(١٣) ندكوره بالإحواليه

ر ...) در ما ما المار المار المعنف الحي 'جلد 1 'ص 213 (1۵)" خلاصة الاثر" معنف الحي 'جلد 1 'ص 213

(۱۶) جابر بن حیان کے رسائل کا انتخاب ص 78

(١٤) "وفيات الاعيان "مصنف ابن الخلكان

333 \_\_\_\_\_ التعوف

(١٨)' الصله بين التصوف والتشيع'' جلد 1 'ص 289 مطبوعه وارالا ندلس بيروت مبيراا لي يشن 1982 و

(١٩)" القمر ست" ابن النديم ص 503

(٢٠)" اخبارالحكماء"مصنف لقطعي ص 111

(٢١) "تاريخ العرب" مصنف البتي 'جلد 2 'ص 22

(rr) "وائرة المعارف الاسلامية" أردو ُ جلد 6 مص 419 نيز" التصوف" مصنف ماسيئن عمر في ترجمه م 27

( ٢٣) " تاريخ التصوف في الاسلام" مصنف ذا كثر قاسم غيٌّ عربي ترجمه ص 65-64

(۲۴)"الانساب"سمعانی ص293

(٢٥) "الصله بين التصوف والتشيع "جلد 1 "ص293

(٢٦) "التنبيه والرد" مصنف لملطى "تحقيق محمد زابدالكوثري ص1 "مطبوعه: مصر 1360 هـ

(٢٧)''طرائف الحقائق''مصنف حاجى معصوم على جلد 1 مص 101

(٢٨)''الرسال القشيري'' مصنف ابوالقاسم عبدالكريم القشيري' تحقيق عبدالحليم محود' مطبوعه: دارالكتب الحديث

القابره

(rq)''فحات الانس'' مصنف الجامئ ص33 'فارى المِديشُنُ ارِيان

(٣٠)''لنجيم الزاهر''مصنف تغرى البردي الاتا كجي جلد 2 'ص 320 'مطبوعه: وزارت الثقا فيمصر

(٣١)''الرساله القشيرية 'محقيق عبدالحليم محمود مطبوعة القاهره

(٣٢) " في التصوف الاسلاك وتاريخيه "مصنف ني كلسن عمر بي ترجمه ابوالعلا العفيمي "ص7 "مطبوعه: القاهر ه

(٣٣) "سيراعلام النبلاء "مصنف الذهبي جلد 11 مح 533

(٣٣) ندكوره بالاحوالة ص534

(٣٥) نمركوره بالاحوالة ص533

(٣٦) '' تذكرة الاولياء'' مصنف فريدالدين عطار' ص69' مطبوعه: پاكتان بيز'' في التصوف الاسلامي

وتاریخه''مصنف نیکلسن'ص9

(٣٤)" ابن النديم" ص 504-503

(٢٨)" اخبار العلماء بإخبار الحكماءً "ص185

(٣٩)''في التصوف الاسلامي وتاريخه''

(۴۰) ندكوره بالاحوالهٔ ص9

(٣٦) "ملية الاولياء وطبقات الاصفيا" مصنف الاصنباني "ص29-28" مطبوعة: وارالكتاب العربي بيروت

(٢٢) "طيقات ابن سعد" جلد 3) ص 195

(٣٣) نذكوره بالاحواليه

(٣٣) يْدُكُور هِ بِالاحواليُّ ص 196

(۴۵) ' صلية الاولياء' جلد 1 'ص 38

(٣٦)''البداية والنهابيُ' مصنف ابن كثيرُ جلد 7 'ص135-134 أ

(٣٤)" طبقات ابن معد" جلد 3° ص 358

(٢٨) "منباح السنالنوية مصنف شيخ الاسلام ابن تيب طد4 "ص 129 تا 131

(٣٩) "كشف الحجوب" مصنف الجويري عربي ترجمه ذاكثر اسعاد عبدالهادي ص 274 مطبوعه: بيروت

1980ء

(۵۰)'' تذكرة الإدلياء''مصنف فريدالدين عطارُص 185 'مطبوعه: پاكتان

(۵۱)" اللمع"مصنف طوي ص 179

(ar) ' جمير ة الاولياء''مصنف منوفي المسيني جلد 1 'ص 122

(۵۳) نەكورە بالاحوالەم 159

(٥٣) "الفتو حات السكيه" ابن عربي جلد 1 مس 260

(۵۵)" دررالغواص"مصنف شعرانی مص 73

(۵۲)" اللمع" مصنف طوی م 179

(٥٤)" الفتو حات السكية "مصنف ابن عربي عبلد 3 مص 315

(۵۸)" طبقات الشعراني" جلد2 مس 44

(٥٩) ' فراليات شمس تبريزي' مطبويه تهران منقول از' الصله بين التصوف والتشيع' ص85-84

(٧٠) "طرائق الحقائق" مصنف معصوم على شاهُ جلد 1 مص 251

(١١) " قوت القلوب "مصنف ابوطالب كمي جلد 1 "ص 267

(٦٢) '' آئين بوانمردي' مقدمه ہنري كاربن' ص8- نيز''فوت نامه'' مصنف عبدالرزاق كاشانی' ص29'

مطبوعه: تهران1363هـ- نيز''طبقات الشعراني'' جلد2' ص92- نيز'' جامع الاصول في الاولياء'' مصنف تحديد ورور -

تمشخا نوی' س7

(٦٣) ''عوارف المعاه. ف' مصنف سبروردي ص98 - نيز'' الرسالة القشيري' طبد 2 'ص747 - نيز'' فواتح الجمال' مصنف جمال الدين الكبري ص282 - نيز'' الانوار القدسيه' مصنف شعرانی' ص 49

( ۱۴ ) ''مقدمها بن خلدون''ص 473

(٦٥)'' تبذيب التبذيب "مصنف ابن حجر - نيز" لتذكره "مصنف ذهبي - نيز" الرسائل والمسائل "مصنف ابن

تيميد- نيز" التصوف" مصنف ماسيئن

(٢٢) "جميرة الأولياء "مصنف ألمعوني طبد 1 مص 89

(٧٤) فمركوره بالاحوالة ص 89 تا 122

(١٨) "طبقات الشعراني" جلد 2 مس 14

(٦٩)''جمبر ةالاوليا''جلد 1 'ص163

(20) "العرف لمذهب ابل التصوف" الكلاباذي ص 36

(ا۷)"طبقات الشعراني" جلد 1 'ص 37

(۷۲)'' تذكرة العطار''ص150 'مطبوعه: پا كسّان

(٤٣) ''الرساليه القشيريي'' جلد 1 'ص 65 ' تحقيق ذا كثر عبدالعليم محمود محمود بن الشريف مطبوعه: القاهره- نيز

"طبقات الشعرانی"جلد 1 'ص71

( ۷۴ ) " طبقات الصوفية "مصنف ابوعبدالرحمن السلمي ترتيب احمد الشرباصي مطبوعه مطابع الشعب ينز" فحات

الانس' مصنف الجامئ' ص39 'فارى ايْديش

(٧٥) "طبقات الأولياء" مصنف ابن الملقن 'التونى 804 هذاص 493 "مطبوعه: مكتبه الخانجي قاهره "بهالا المديش

<sub>0</sub>1393

(٤٦)"الرسالة القشيرية "ص65

(24)'' قلادة الجوابر في ذكرالرفاعي وانتباعه الإ كابر' مصنف مجمد البوالبدئ الرفاعيُ ص375\_ نيز' لمنج الموصل الى الطريق الانهج'' مصنف مصطفىٰ الصاد

( ۷۸ )" المجانس الرفاعيه" مصنف احدرفا كي ص 108 "مطبوعة الما دشاو بغداو 1971 ء

(49) "كتاب الحجرالكافي" ص505 مطبوعه: تبران

(٨٠) ندكوره بالاحوالهُ ص339

(٨١) نذكور هبالاحوالهُ ص378-377

(۸۲) جلد نمبر 3 'ص199-198

(۸۳) امام مهدى كے ذكروالے باب ميں

(۸۴) ندكوره بالاحواله

(۸۵) ندکوره بالاحواليه

(٨٦)''فرق الشيعة''مصنف نوتختی'ص119-118 'مطبوعه: كر بلاعراق

(٨٤) "اليواقيت والجواهر في بيان عقائد الاكابر" جلد 2 مص 143

(۸۸) ( المحالس الرفاعيه 'مقدمه سيدخاشع الراوي الرفاع 'ص6

(٨٩)'' القرّ لمبين''مصنف ظهبيرالدين القاوريُ ص18

(۹۰) ا علیوں کا عقیدہ یہ ہے کہ نبوت حضور اور حضرت علی کے درمیان تقسیم ہے۔حضور تبوت کے بارے میں ناطق بعنی زبان سے بتانے والے تھے جبکہ حضرت علی صامت بعنی خاموث رہنے والے تھے۔ مزیر تفصیل کیلئے هاري كتّاب "الاساعيلية تاريخ وعقائدً" كالمطالعه كرين

(۹۱) اس کئے کہان کاعقیدہ یہ ہے کہ جبریل ملی السلام فلطی ہے حضرت علی کی بجائے حضور کے پاس آ گئے اور وحی

ان پر نازل ہوئی۔ان کا ایک فرقہ یہ بھی کہتا ہے کہ حضرت علی کی شکل میں خداتعالی زمین پر نازل ہوا۔

(۹۲) بیشیعوں کی مشہور کتاب اور جار بنیادی کتابوں میں شار ہوتی ہے

(٩٣) "الاصول من الكانى جلد 1 عم 197-196 مطبوعة ايران

(٩٣) 'بصارَ الدرجات' مصنف الصفارُ باب16 'ص430 مطبوع الران

(٩٥) ذكوره بالإحوالة ص 431

(٩٦) اس حوالے ہے ہم سیر بحث الفتگوائی کتاب' الشیعہ والنہ' میں کر چکے ہیں جس کے تقریباً کتیں سے زائد الديش اب تك حيب ع بيراي طرح اس موضوع پر جاري كتاب" الشيعة والل البيت "نيز" الشيعة والتشيع فرق وتاریخ "نیز "بین الشیعه والسنه" کامطالعه بھی فاکدے سے خالی نہ ہوگا

(٩٤) وكتاب الحبر من اصول الكاني "جلد 1 مس 175 مطبوعة الران

(٩٨) "الكاني في الاصول" جلد 1 عس 261 مطبوعة الران

(99) ایک اور باب بھی مصنف نے ای موضوع پر قائم کیا جس کاعنوان ہے' امام ماضی کی سب باتوں کوجائے

ہیں ان ہے کوئی بھی چیز چھپی ہوئی نہیں ہوتی ۔' طلد 1 'ص 261 مطبوعہ: ایران

(١٠٠) " القصول المهمد في اصول الائمة "مصنف حرالعالمي ص 152 "مطبوعة: امراك

(١٠١)'' ولايت فقيد درخصوص حكومت اسلائ' مصنف نائب اما ثميني' ص 58 مطبوعه: تهران

(١٠٢)'' المواقف الالهيهُ' مصنف ابن تضيب البانُ التولي 1040 'ص160 'مطبوعه وكالة المطبوعات كويت

(۱۰۳)عصمت کے بارے میں ہم علیحہ ہ ایک باب بھی قائم کریں گے

337 التمون

(١٠٨٠)''الابريز''مصنف عبدالعزيز الدباغ'ص151 'مطبوع بمصر

(١٠٥) "اليواقيت والجواهر في بيان عقائد الاكابر" مصنف الشعراني علد 2 مصطفى البابي الحلسي

القاهره

(١٠٦) المعظد من الصلال "مصنف غزالي ص 127 "مطبوعة وارالكتاب

(١٠٤) "الجواب المتنقيم" مصنف ابن عر لي مطبوعه: كيتحولك ببلشرز بيروت

(١٠٨)''نوائح الجمال دنواثح الجلال'' مجم الدين الكبري ص10

(١٠٩)"الا بريز"مصنف د باغ مص 151

(١١٠) نغيث الموابب العليه "مصنف نفرى الرندى جلد 1 م 262

(١١١) "الاخلاق المتولية" مصنف شعراني جمقيق واكثر منع عبدالحليم محودُ جلد 1 "ص 454 "مطبوعة مطبعة حسان

تابره

(١١٢)''مواقع الخوم''مصنف ابن عربي'ص 102 'يبلاا ليُديثن 1325 ه'مطبوعه بمطبعة السعاد ومصر

(١١٣) "الابريز" مصنف الدباغ "ص 151

(۱۱۴)''الاخلاق المتبوليه''مصنف شعرانی'ص100

(١١٥) "عوارف المعارف" مصنف سبرور دي ص 27

(١١٦) " حكمت الاشراق "شهاب الدين سيرور دي ص 244 تا 244

(۱۱۷) مسمت الاسران سهاب الدين سهروردي محيط المديش من 173-172 ، مطبوعه: مركز تحقيقات فاري (۱۱۷) (اللحات ' مصنف شهاب الدين سهروردي محيط المديش من 173-172 ، مطبوعه: مركز تحقيقات فاري

984

(١١٨) "ختم الاولياء" مصنف حكيم الترندي ص 346 مطبوعه: كيتهولك پبلشرز بيروت

(١١٩)''مواقع الخوم''مصنف!بن العربي'ص 171'مطبوعه:مطبعة السعادهمصر 1325 هـ

(١٢٠) "المواقف الالبية" ابن البان ص 164 تا169

(iri)"الاسراء"اين عربي ص18

(١٣٢)'' نوائح الجمال ونواتح الجلال''مصنف جم الدين الكبري

(١٢٣) ندكوره بالاحوالة ص13

(۱۲۴) "الانسان الكامل" مصنف الجيلي باب49 مجلد 2 م 12-13

(١٢٥) نغركوره بالإحوالهُ ص66-65

(١٢٦) "الطبقات" محمضيف الله الجعلى الفصلي م 105 مطبوع لبنان

(١٣٤) ندكوره بالاحوالهُ ص89

(١٢٨)'' الوصية الكبرئ 'مصنف عبدالسلام الفيتوري ص 74 'مطبوعه :طرابلس ليبيا 1976ء

(١٢٩) "الجواب المتفقيم" مصنف ابن عربي

(١٣٠) النفية العلية في اورادالشاذلية "من 230

(١٣١)''زېدة الحقائق''عزېزالدينُ في 'ص58 'مطبوعه: کتاب خانه طبوری تهران

(١٣٢) ''الانسان الكامل'' مصنف الجبيلي' ص64-65' چوتفا ايدُيشنُ مطبوعه: مطبعة مصطفیٰ البابی الحلق' 1402ھ

(١٣٣) "الجوابروالدر" الشعراني ص286 ينز" ذخائر الاعلاق" مصنف ابن عرني ص153

(١٣٣) " توت القلوب" مصنف ابوطالب المكئ جلد 2° ص 70 \_ نيز" محاس المجالس" مصنف ابن العريف

ص77- نيز"غيث الموابب العليه" مصنف نفزى الرندي ص 305

(١٣٥) اللمع "مصنف الطّوسي ص 461

(١٣٦) " روضة المعر افي" كسان الدين ابن الخطيب ص 538-537 مطبوعه: دار الفكر العربي قاهره

(١٣٧)" طبقات الشعراني" جلد2 مُص200

(١٣٨) "التعر ف لهذهب احل التصوف" محميق محمود الين النواوي ص 2 7 1 مطبوعه: القاهرهُ دوسرا المُديشُن 1980

(١٣٩)"الاخلاق التعولية 'شعراني' جلد 1 'ص482 َ

(١٨٠) '' قلادة الجواهر في ذكرالرفاعي واتباعه الاكابر' مصنف سيدمجمه ابوالهدي الرفاعي ص180

(١٨١) "المدرسه الحديث الثاذليه والمحما الواكن الثاذلي" مصنف ذاكم عبد الحليم محود ص 35-34" مطبوعة

دارالكتب الحديثة القاهره

(١٣٢) ي تذكرة الاولياء "مصنف العطار ص 74 مطبوعه يا كسّان

(١٨٣) ' الوصية الكبري' مصنف عبدالسلام الفيتو رئ ص75 مطبوعه طرابلس ليبيا

(١٣٣) ندكوره بالاحواليه

(١٣٥) ''الطبقات الكبريٰ' مصنف الشعراني' جلد 1 'ص180

(١٣٦) ندكوره بالإحوالية جلد 1 مس 180

(١٣٧)''الاخلاق أكمتوليه''مصنف شعراني' جلد 1 'ص100

(١٤٨) 'الابريز' مصنف الدباغ ص 156

(١٣٩) "الطبقات" مصنف الجعلى الفصلي ص 107

(١٥٠)" طبقات الشعراني" جلد 2 'ص69

(١٥١)'' تنبيه المغترين' مصنف الشعراني'ص136

(١٥٢) "مواقع الخوم" مصنف ابن عربي ص 164 يبلاا أيديش 1335 "مطبوعه مطبعة السعاده مصر

(١٥٣) سورة الانعامُ آيت59

(١٥٣) سورة بهود آيت 103 منيز سورة المحل آيت 77

(١٥٥) سورة الفاطر' آيت 38

(١٥٦) سورة الرعد آيت 9

(١٥٤) سورة التغابنُ آيت 18

(١٥٨) سورة المحل آيت 65

(١٥٩) سورة الانعامُ آيت 50 - نيز سورة مودُا آيت 31

(١٦٠) سورة الاعرافُ آيت 188

(١٢١) سورة المائدة آيت 116

(١٦٢) " رسالة الترتيب السلوك" مصنف العشيري ألتوفي 465 ه مطبوعة: المعبد الركزي للا بحاث الاسلامية

پاکستان1384ھ

(١٦٣) "المعرف" مصنف الكلاباذي ص 33

(١٦٢) "ايقاظ الهم" مصنف ابن عجيبه الحسني مس77

(١٦٥) "الانسان الكامل" مصنف الجيلي علد 1 مص 64-63

(١٢٦) ' حمات القلوب' مصنف عماد الدين الاموي ُص 261

(١٦٤) ندكوره بالإحوالة ص 276-276

(١٦٨)"الابريز"مصنف الدماغ ص 151

(١٢٩) سورة لقمانُ آيت 34

(۱۷۰)"الايرىز"ص167

(١٧١) نمركور وبالإحوالية ص 242

(١٤٢) ندكوره مالاحوالهُ ص 274

(٣٧١)" قلّا دة الجواهر في ذكر الرفاعي واتباعه الاكابر"ص 148

(١٤٣) "الطبقات الكبري" مصنف الشعراني 'جلد 1 'ص 142

(١٧٥)" الانسان الاكامل" مصنف الجيلي علد 1 مس 122

(٢٤١) سورة الانعام أيت 59

(٤٤٤) سورة الاحقاف آيت 9

(۱۷۸) سورة بورُ آت 49

(9 كـا) سورة الكيفُ آيت 24-23

(١٨٠) سورة البقرهُ آيت 32

(١٨١) سورة البقرة أت 33

(١٨٢) مريم والاولياء "مصنف ألمنو في الحسين ص 242

(١٨٣)' ابواكحن الثاذلي' مصنف ذاكرْ عبدالحليم محمودُ ص 614

(١٨٣)" الاخلاق المتولية مصنف الشعراني ، جلد 1 م 99

(١٨٥) ندكوره بالاحوالهُ جلد 3 مس 145

(١٨٦)" طبقات الشعراني" جلد 1 م 156

(١٨८) ''الطبقات في خصوص الاولياء والصالحين والعلماء والشعراء في السودان' مصنف محمد ضيف الله الجعلى الفطلي التوفي 1224 هـ مطبوعه: مكته الثقاف بيروت لبنان

(١٨٨) "شرح المسائل الروحانية مصنف ابن عربي ص 143-142 مطبوعة كيتمولك ببلشرز بيروت

(١٨٩) "التجليات" مصنف ابن عرني ص 22 مطبوعه: حيدرا بادد كن انثريا 1367ه

(١٩٠) "التدبيرات الالهية م 118 مطبوعة ليذن 1336ه

(١٩١) "مواقع الخوم" مصنف ابن عرلي ص 82

(١٩٢) نم كوره بالاحوالة ص 148

(١٩٣) ندكوره بالاحوالة ص 149

(١٩٣) "انثاء الدوائر" ابن عربي ص 35 "مطبوعه اليذن 1336 ه

(١٩٥) "التدبيرات الالبية مصنف ابن عربي ص 159

(١٩٦) " رسالة الصوص" مصنف محمد بن اسحق القونوي من 41-40 مطبوعه: مشبدا بران

(١٩٤)''الالواح العمادية''مصنف سهروردي ص 64 'مطبوعه: مركز تحقيقات فارسيه ايران ما كستان

(١٩٨) " روضة الحريف" لسان الدين ابن الخطيب ص 463 عبد القادر احمه عطا مطبوعه وارالفكر العربي

(١٩٩) " شرح مقدمه التائية الكبرى" مصنف داؤد القيصري

(٢٠٠) "ختم الولاية" مصنف عكيم الترندي ص 362

(٢٠١)''الانسان الكامل''مصنف الجيلي'ص 122

(٢٠٢) "روصة المعريف" مصنف لسان الدين ابن الخطيب ص520-519

(٢٠١٣) وعامع الاصول في الاولياء "مصنف كمشخانوي ص5 مطبوعه الوبيية الوبيية طرابلس ليبيا 1398

(٢٠٨٠) ''الفتح المبين'' مصنف ابوطفر ظهيرالدين القادري' ص52' مطبوعه: المطبعة الخيربيه معز بهلا المديشن 1306هـ

(٢٠٥) ندكوره مالاحوالهُ ص70

(٢٠٦) "الفتوحات الالهية مصنف ابن مجيبه لحسن "ص264 مطبوء: عالم الفكر 1983

(٢٠٤) ندكوره بالاحوالية ص116

(٢٠٨)''ألا بريز'' مصنف الدباغ' ص276\_ نيز''جميرة الاولياء'' مصنف أممو في' جلد 1' ص266\_ نيز ''طبقات الشعراني'' جلد 2' ص16\_ نيز''الفتو حات الالهيه'' مصنف ابن عجيبه'ص 261\_ نيز''الانسان الكالل'' مصنف الجملي 'طله 1' مس124

صف المن العامل مصنف الجيلي ، جلد 1 م 124 منز "الجوابر والدرر" ص 286 منيز "الجواب استنقيم" . (٢٠٩) "الانسان الكامل مصنف الجيلي ، جلد 1 م 124 منيز "الجوابر والدرر" ص 286 منيز "الجواب استنقيم" .

مصنف ابن عرلي ٔ ص 247

· (٢١٠) ''لطا نَف أَمَنن والاخلاق'' مصنف شعرانی' جلد1' ص125 - نيز''شرح هطحيات'' فاری المي يشن'

ص132 مطبوعه: تنبران 1981ء

(٢١١)''طبقات الشعراني''جلد 1 'ص68 'مطبوعه: دارانعلم'ج

(٢١٢)" التجليات" ص 20 مطبوعة الثريا

(٢١٣) "الفتوحات المكيه" مصنف ابن عربي جلد 2 مم 257-256

(٢١٤٠) " نصوص الحكم "مصنف ابن عربي جلد 1 "ص135 "مطبوعة: دارا لكتاب العربي بيروت

(٢١٥)''الفص العزيزي''ص 135

(٢١٦) نم كوره بالاحواله

(٢١٤) "فصوص الحكم" مصنف ابن عر لي ص 62 54 64

(٢١٨) "الرساكل والمساكل" مصنف ابن تيمية جلد 4 "ص 57" مطبه عد دارا لكتب العلمية بيروت لبنان

(٢١٩)" قَاوِيٰ شِيْخُ الاسلام "جلد 11 م 444

```
مون ______
```

(٢٢٠) "أنفتو حات المكية" مصنف ابن العربي جلد 4 "باب 43" ص 71" مطبوعة البيئة المصرية العامد للكتاب 1975ء

(۲۲۱) "ختم الولاية "فصل 10 "ص 347-346

(٢٢٢) "ختم الولاية ، فصل 9 م 345-343

(٢٢٣) ندكوره مالاحوالهُ ص 367

(٢٢٣) "نوادرالاصول" مصنف الترندي ص158-157

(۲۲۵)" شرح الفصوص"مصنف قيصري

(٢٢٦) "نفس النصوص" مصنف ديدرالآ لي ص 91

(٢٢٧) "زيدالحقائق" مصنف النفي فارى الديشن ص59 مطبوعه: ايران 1405 ه

(٢٢٨) ندكوره بالاحوالة ص 110

(٢٢٩) ( كشف الحقائق "مصنف عزيز الدين النعي فارى الديش ص 59 مطبوعه: ابران 1359 هـ

(٢٣٠) ندكوره بالإحواليُّ ص 102

(rm) "جبل مجلس" مصنف علا والدين سمناني 'ص 46-45

(rrr) "غيف المواجب العلية" مصنف نفزي الرندي جلد 1 "ص235" تحقق وَ اكْرْعبد الحليم محمود

(٢٣٣) "فرق الشيع" مصنف نوبختى ص70- نيز" كتاب المقالات والفرق" مصنف الاشعرى العمى

**46-47** 

(٢٣٣٠) "الاحزاب المعارضة الدينية السياسية في صدالاسلام" مصنف ول جوزنٌ ص 249 عمر في ترجمه بدوي

(٢٣٥) سورة الاحزاب آيت 40

(٢٣٦) سورة المائدة آيت 3

(۲۳۷) سورة سياءُ آيت 28

(۲۳۸) سورة الاعراف آيت 158

(۲۳۹) اخرجه ابودا ؤدوالترندي

(۲۲۴)اخرجه مسلم

(۲۴۱)متفق مليه

(٢٣٢) "الفتوحات المكيه" مصنف ابن عربي جلد 2 "ص 90

(٢٣٣) الحكم يكزين مطبوعه: 10 ابريل 1930

( TATA) challectered ( TATA)

(۲۲۴) رواه الدواؤدوالتريدي

ر ۱۹۰۰ د دورو رس

(٢٢٥) "الفتوعات المكية "مصنف ابن عربي جلد 2 مس

(٢٣٦) الجواب المشتقيم عماسال عنه الحكيم "موال نمبر 18 "ص 168-167 - كتاب نتم الاولياء

(۲۴۷) "المقدمات" مصنف الفرغاني مطبوعه: بيروت

( ۲۴۸ ) در مجموعه في الحكمة الشرقية مصنف سبروردي ص 24-23

(۲۲۹)"منهاج الكرامه"مصنف ألحلي 'ص71

(۲۵۰)''اعقادات الصدول''ص 108

(۲۵۱)" حق اليقين" مصنف أنجلس مص 39

(٢٥٢) يون اخيار الرضا" مصنف ابن بالوبيالمي "جلد 1 مس 64 مطبوعة تتبران

(۲۵۳) "الا بالي" مصنف منيد ص 60-59 مطبوع : قم ايران 1403

(٢٥٣) "كتاب الخصال" مصنف ابن بابورياتمي "جلد 1" ص 310 مطبوعة الراك

(raa) "منهاج النه المنوية" مصنف شيخ الاسلام ص 176-174

(٢٥٦) "كتاب التراجم" مصنف ابن العربي ص

(٢٥٤)' الفتوحات المكيه' مصنف ابن عربي جلد 3 مص 183

(٢٥٨) "كتاب القصد" مصنف الثاذلي جلد 1 مس 417

(٢٥٩) " طبقات الصوفية "مصنف السلمي ص 104 "مطبوعه: مطالع الشعب قام ره 1380 هـ

(٢٦٠) 'غيث الموابب العليه 'مصنف نفزي الرندي جلد 1 'ص 160 ' حاشيه 2

(٢٦١) ( حوارف المعارف عصف سيروردي م 404 مطبوعة وارالكتاب العربي بيروت 1983 ء

(٢٦٢) "منا قب العارفين" مصنف افلاكي جلد 1 مس 286

(٢٦٣)" التعرف" مصنف الكلاباذي ص 110

(٢٦٣) 'الاخلاق إمتوليه' مصنف الشعراني 'جلد 3 'ص 261

(٢٦٥)" طيقات الشعراني" جلد2 'ص12

(٢٦٦) " (دوضة التع يف" مصنف لهان الدين بن الخطيب ص 423

(٢٦٧) "مغيث الموابب العليه" مصنف نفزي الرندي جلد 2 مص 153 - نيز "جميرة الاولياء" مصنف منوتي

ر الحسين جلد 2°ص 241

(٢٦٨) مغيب الموابب العليه "جلد2 "ص153

(٢٦٩) "الرساله القشيرية" جلد 2" ص 521 ينز" روضة التوليف" ص 521 ينز" مواقع المخوم" مصنف ابن عربي ص 131 ينز" تعمرة الاولياء" جلد 1" مصنف النوى الرندئ ص 131 ينز" تعمرة الاولياء" جلد 1" ص 97 ينز" مشارق انوار القلوب" مصنف الدباغ "ص 103 ينز" فوائح الجمال" مصنف فجم الدين الكبرئ ص 80 ينز" فوائح الجمال" مصنف فجم الدين الكبرئ ص 82 ينز" وائح وغيره

(٢٧٠) العرف مصنف كلاباذي ص ١٤٦

(اير) ندكوره بالإحوالهُ ص48

(۲۷۲) ند كور و بالاحوالهُ ص155

(٢٤٣)''الرسالية القشيريه''جلد2'ص520

(٣٤٣) ندكوره بالاحواله جلد 2 مص 664-665

(٢٧٥)' وقتم الأولياء''مصنف التريذي'ص139

(٣٤٦) "أيقاط ألبم "مصنف ابن عجيبه لحسني "ص168 "تيسر اليديشن 1982 والقاهر ه

(۲۷۷)''کشف انجج ب'' مصنف البجویری' ص 342 ' عربی ترجمه ڈاکٹر اسعاد عبدالبادی قندیل' مطبوعہ: دارانبھه بیروت 1980ء

اراهم همه بیروت ۱۷۵۷ ر

(۲۷۸) ندکوره بالاحواله

(124)''الانوارالقدسيه في معرفته القواعدالسوفيه''مصنف الشعراني' جلد 1 'س 174

(۲۸۰)"الانوارالقدسية"جلد1 'ص176-175

(٢٨١) "سيدى احمد الدرير" مصنف ذا كثر عبد الحليم محود ص 119 "مطبوعه: دار الكتب الحديثة القاهره

(۲۸۲) سورة آل عمران آيت 8

(۲۸۳) ميدي احمد الدريز مصنف ذا كرعبد الحليم محود ص 119 تا 121

(٢٨٣) منيف المواهب العليه "مصنف النفزي الرندي طلد 1 م 197

(۱۸۵) (الكشف الحجوب؛ مصنف الجورئ ص 252- نيز (اغيث المواهب؛ جلد 1) ص 197- نيز (اصوم

القلب''مصنف مماد البدليسي - نيز'' كتاب العروه''مصنف سمنانی' ص489 ـ نيز''الفتو حات الالبيه'' مصنف ابن عجيبه الحسنی 'ص173

(٣٨٧) ' الرسالدالقشير بيه' جلد 2 مس 736 - نيز' الله بيرات إلالهيه' مصنف ابن عر في ص 226 - نيز' 'جامع الاصول' مصنف كمشخانوي عن 2

(٢٨٧) "الفتوحات الالبية "ص163

34: \_\_\_\_\_\_

```
(٢٨٨) " فلاوة الجوابر" مصنف محمر الوالبدي الرفاعي ص 135 "مطبوعه: دار الكتب العلميه بيروت
```

(٢٨٩)''الاصول من الكاني'' مصنف الكليني' التوني 1329 ه ُ جلد 1 'ص180 مطبوعه : دارالكتب الاسلاميه

تهران تيسراايديش 1388

(۲۹۰)" كتاب الحيِّه" جلد 1 'ص179

(۲۹۱) "عيون اخبار الرضا" مصنف ابن بابويياتمي ، جلد 1 "ص 272 مطبوعه : اختشارات جبال تهران

(٢٩٢) " كمال الدين وتمام العممة" ابن بابويياتمي "باب 21" جلد 1 مص202 مطبوعة: داراكتب الاسلامية

دوسراايدُيشْن1395ھ

(۲۹۳)''بحارالانوار''مصنف'کمجلس 'جلد 23

(٢٩٤)'" توت القلوب في معاملة الحوب' مصنف ابوطالب المكي ُ جلد 1 مس 134

(٢٩٥) "اللمع" مصنف القوى تحتيق عبدالعليم محمود ط عبدالباتي ص458 مطبوعه: دارالكتب الحديث مصر

1960 - نيز "جمهرة الاولياء" مصنف المنوفي الحسيني جلد 2 مس 32

(٣٩٦)'' ختم الاولياء''مصنف ترندي انكليم' ص 360 ينز'' قو اعد التصوف'' ابن زروق' ص 48 'مطبوعه: قاهره ---

(٢٩٤)"طبقات الصوفية "ص7

(۲۹۸)''عقلة المستوفز''مصنف!بنء عين مُ 97'مطبوعة ليذن

(۲۹۹)"العروة"مصنف سمناني

(٣٠٠) 'جمبرة الاولياء''جلد 1 'ص7

(١٠٠١) مذكوره بالإحواليهُ جلد 1 'ص 94

(٢٠٢) "روضة التعريف" مصنف لسان الدين ابن الخطيب ص 580

(٣٠٣)" الاخلاق المتولية "مصنف شعراني" جلد 2 "ص 117-116

(٣٠٤)" فتأو كي شُخ الاسلام ابن تيميه" جلد 11 'ص 439 'مطبوعه 398 وَ ه

(٣٠٥) "الرساله الباهره في العترة الطاهرة" منقول از" مقدمة البربان" ص ٥٥

(٣٠٦) د يمنحيص الشافي "مصنف الطوى جلد4 "ص 132-131

(٣٠٤) "الفصول المهمد في معرفة الائمة" مصنف حرالعا في التوني 1104 ومطوعة: مكتبه يصيرتي قم ايران

(٣٠٨) "الرسالد القشيري" طلد 2 من 735 منيز" عوارف المعادف" مصنف سهروردي ص 96 منيز" جامع الاصول في الاولياء" مصنف كمشخانوي ص 120 منيز" الفتوسات البية "مصنف ابن عجيبه ص 88 منيز" سيدي عون عون

احد الدرديز' ص100 \_ نيز'' قلادة الجوابر''مصنف محمد الرفا ئ'ص143

(٢٠٩) "روضة التعريف" مصنف لسان الدين بن الخطيب ص 469 "مطبوعه: دار الفكر العربي

( ١٣٠٠) "الامر المحكم الربوط فيما يكزم اهل طريق الله من الشروط" مصنف ابن عربي ص 266-265 "مطبوعة

القاهره

(٣١١) ''الانوارالقدسية' مصنف الشعراني' ص 174-173 'مطبوعه: داراحياءالتراث العربي' بغدادالعراق

(٣١٢) "الإخلاق المتولية" مصنف الشعراني 'جلد 1 'ص 130-129

(٣١٣) ''الكافي''مصنف الكليني' جلد 1 'ص 181

(١٣١٧) " في التصوف الاسلامي وتاريخه "مصنف نيكلسن عمر بي ترجمه ابوالعلا العقي "ص19

(٣١٥)" اصول كافي" مصنف كليني طد 1 م 192

(٣١٦) "بصائر الدريات الكبري" مصنف صفار دوسراحه، ص 83 مطبوعه منشورات الأعلم تهران 1404 ه

(١١٤) "أنكافي" مصنف الكليني ولد 1 م 192

(٣١٨)''بحارالانوار''مصنف أنجلسي 'جلد2'ص 114

(٣١٩)" للمع" مصنف الطّوى ص 19

(٣٢٠) "همرة الاولياء" مصنف المنوفي الحسين جلد 1 "ص102

(٣٢١) ندكوره بالاحوالهُ ص103

(٣٢٢)" ايقاظ الهم" مصنف ابن عجيبه ص 272

(mrw)' المواقف الالهية مصنف ابن تضيب البان ص 190

(٣٢٣) "الفتوعات المكية" مصنف ابن عربي جلد 1 عس 70 مطبوعة الصير المصر ميالعامة للكتاب 1985ء

(٣٢٥) "بصائر الدرجات الكبرئ" معنف الصفار حصه 9 مس 357 نيز" الفصول المبهد في اصول الائمن"

مصنف حرالعا لمي ص 155 \_ نيز" الاصول من الكاني" جلد 1 مس 227

(٣٢٦) "يصائر درخات "سالوال حصة ص 359

(٣٢٤) يُدكوره مالاحوالهُ ص362

(٣١٨)" طيقات الشعراني" جلد 1 مُص166

(mrq)" حات القلوب" مصنف عماد الدين الاموي طلر 2 مص 275

( ٣٣٠) "الانوارالقدسية في معرفة القواعدالصوفية مصنف الشعراني طبد 2 مص 115 مطبوعة: والإحياء التراث

العر في بغداد العراق

(٣٣١)" طبقات الشعراني" جلد1 'ص136

(٣٣٢) "ز هرالمعاني" عمادالدين باب17 مس74

(٣٣٣) "مشارق انوار اليقين" مصنف حافظ رجب البري ص161 مطبوعة: دارالاندلس بيروت\_ نيز

''طرائق الحقائق''مصنف ما بی معموم شیرازی' جلد 1 'ص 78-77 تبران 1339 ھ

(٣٣٣)"بيت الدعوة الإسلامية" ص10

(٣٣٥)''ا جزاء عن العقا كدالاساعيليهُ' مطبوعه بيشنل بريس 1784ء

(٣٣١)''الانسان الكامل''مصنف الجيبي' جلد 2'ص 75-74

(٣٣٤)" فصوص الحكم" مصنف ابن عرتي ص 321 تا 321

(٣٣٨)" المقدمات "مصنف الفرغاني" ص11 تا14

(rra)"الايريز"مصنف الدباغ مس 204

(۳۴۰)"طقات الشعراني" جلد2 °ص3

(٣٣١) د جميرة الاولياء "مصنف منوفي الحسيني جلد 2 مس 264

(۳۴۲)"طبقات الشعراني" جلد 1° ص181-180

(٣٣٣) ندكوره بالاحواله ـ نيز ( العجة العليه في اورادالثاذيه 'مصنف عبدالقادر ذكي ص256 مطبوعه: مكتبه المعيني القامره

(٣٣٣) "الوصية الكبرئ" مصنف عبدالسلام الفيتورئ ص 75-4، مطبوعه: طرابلس ليبيا 1396 ه

(٣٣٥)'' تذكرة الاولياءُ' مصنف فريدالدين عطارُ ص99 'مطبوعه: ياكستان

(۳۳۷)''مشارق انوارالیقین''مصنف حافظ رجب البری' ص159 'مطبوعه: دارالاندلس بیروت' گیار ہوال المُدیشن

(٣٣٧)''الجواہر دالدر''مصنف شعرانی'جلد 2'ص 311'مطبوعہ:مصر

(٣٨٨)"روضة التعريف"ص 432

(٣٣٩)" كشف الحجوب" مصنف البجوري عربي ترجم ص 448-447

(٣٥٠) "العريفات" مصنف الجرجاني ص 154

(٣٥١)" الفتوحات المكية "مصنف ابن عرني جلد 2 مص 40

(٣٥٢) ند كوره بالاحوالهُ ص48

(٣٥٣)ندكوره بالإحوالهُ ص107

(٣٥٣) نه كوره بالإحوالة ص 57

(٣٥٥) "شرح مقدمة الآئية الكبرى" مصنف القيصري معقول از "فتم الاولياء" مصنف ترقدى الكيم ص495"

تطبوعه بيروت

(٣٥٦)"التصوف"مصنف اسيئن عربي ترجمه ص 46-45

(raz) "الرسائل والمسائل" مصنف ابن تيمية جلد 1 "ص 57 تا 60" مطبوعه بيروت 1983 - نيز" فآوي

ابن تيميه" جلد 11 مس 439 تا 439

(٣٥٨) (مقدمه اين خلدون "كيار بوين فصل ص 473 مطبوعه: القاهره

(٣٥٩) "مشخى الاسلام" مصنف احمد المين ص 245 مطبوعه: القاهره 1952 ء

(٣٦٠) "اساس الباويل" مصنف قاضي نعمان المغربي "ص 71-70" مطبوعه: دارالثقا فيهيروت

(٣٦١) ندكوره بالاحوالة ص252

(٣٦٢) "تخفة القلوب" ص 144

(٣٧٣) "الخطوط العريضة للاسس التي قام عليها فدبب الشيعة الأثني عشريية ص 8 "جيشا اليُديشن

(٣٦٣) " منهاج السندالمنوية "مصنف في السلم ابن تيمية جلد 1 م 159 "مطبوعة إكستان

(٣٦٥) "رجال الكثى "ص 218 مطبوعة: مؤسسال على كر بلاعراق

(٣٦٦) "الاصول من الكافي "مصنف كليني مجلد 2 مص 224-223 مطبوعة ابران

(٣٦٤)''الاعتقادات''مصنف ابن بايويتي'ص 44

(٣٧٨)"شرح اعتقادات الصدوق"ص 241

(٣٦٩) سورة الكويرُ آيت 24

(۳۷۰) رواه البخاري والوداؤ دوالتريندي دابن ماجه واحمد وغيرهم

(اسرا) "الانسان الكامل" مصنف عبد الكريم الجيلي جلد 1"م 117" بوقعا اليُريش 1402 "مطبوعة مصر

(٣٤٢)" للمع"مصنف الطوى ص 159

(٣٧٣)" طبقات الشعراني" جلد 2 م 98

(٣٧٣)''الاصول من الكافى'' جلد 1 'ص 402 ـ نيز''بصائر الدرجات إلكبري'' مصنف الصفار'ص 40

(٣٧٥) نج البلاغه

(٣٧٦)"الاصول من الكافي" جلد 1 "م 402

(٣٧٤)''ايقاظ أهمم ''مصنف ابن عجيبه أنسنى 'ص145 'مطبوعه:مصر

(٣٧٨) ثمركوره بالإحواليه

(٣٤٩) " نغيث الموابب العليه" مصنف نفزى الرندى جلد 1 م 214

(٣٨٠) "روضة التعريف بالحب الشريف" ص 432

(٣٨١) "التعرف لمذهب الل التصوف" مصنف الكلاباذي ص 172 مطبوعة القاهره

(٣٨٢) "اليواقية والجوابر" مصنف الشعر اني جلد 2 "ص 93 "مطبوعه بمصطفى البابي الحلبي "مصر 1378

(٣٨٣)"طبقات الشعراني" جلد 2 ص 75

(٣٨٣) الوصية الكبرئ" مصنف عبدالسلام الفيّورئ ص105 مطبوعه: مكتبدالنجاح طرابلس ليبيا بيبلاا أيديش

(٣٨٥) "اليواقيت والجوابر"مصنف الشعراني مص 17 "مطبوعه بمصطفى البابي الحلبي "مصر

(٣٨٦)"الابريز"مصنف الدباغ ص12

(٣٨٧) تذكرة الاولياء' مصنف فريدالدين عطار'ص 252 مطبوعه: ياكتان

(٣٨٨) "شرح حال الاولياء "مصنف عز الدين المقدى مْ 251

(٣٨٩) "اراحة نصوص" "س 19 " تحقيق ماسيمن مطبوعه: بيرس

(٢٩٠)'' قواعد التصوف'' مصنف ابن زروق' ص11' مطبوعه: القاهره بيز''ابقاظ أبهم'' مصنف ابن عجيبهٔ

ص144

(٣٩١)''الاصول من الكافى'' جلد 1 'ص65 'تهران

(٣٩٢)''اساس الباويل''مصنف قاضي نعمانُ ص28'مطبوعه: دارالثقافة بيروت

(٣٩٣)''اعلام المعبوهُ' مصنف ابوحاتم الرازي مطبوعه: انجمن فلسفدايران 1397 هـ

(٣٩٣)"الذخيره في الحقيقة" مصنف على بن الوليد الاساعيليُّ التوفي 612 هُ ص113 'مطبوعه: داراتشقاف

بيروت

(٣٩٥) "الانتخار" مصنف ابويعقوب البحت اني ص 71 مطبوعه البنان

(٣٩٦) "كتاب الحيمن اصول الكافي" مصنف الكليني 'جلد 1 'ص 374 'مطبوعه تهران

(٣٩٤)" الخصال" ابن بابويياهمي 'ص 572

(٣٩٨)الاصول من الكافى'' جلد 1 'ص 4 <sup>'</sup>

(٣٩٩)" إلملل والخل' مصنف شبرستانی' جلد 1 'ص 201

(٢٠٠) "الفتوحات الالهية "مصنف ابن عجيبة ص333

(١٠٠١)" اللمع"مصنف طوئ ص 44-43

( و و م ) ' ( إطا يُف المنن ' مصنف ابن عطاء الله الاسكندر ؟ ص 248 ينيز ' وعوارف المعارف' مصنف سير ورد ؟ ' ص 25- نيز" روصة التو يف" مصنف لسان الدين بن الخطيب ص 431- نيز" ايقاظ الهم" مصنف ابن عجيبه ص 461 ينز 'جميرة الاولياءُ' مصنف المنوفي'' جلد 1 'ص 160 - نيز' تفسير ابن عربي'' جلد 1 'ص 2 (٣٠٣) (جميرة الاولياءُ"مصنف المنوفي الميسيني جلد 1 مص 159 (٣٠٣)'' در رالغواص على فيادي سيدي على الخواص''ص73 (٢٠٥) ''مطالع المسر انت' مصنف محدمهدي بن احمر مطبوعه بمصطفیٰ البالیٰ 1970 ء (١٠ م) ' جميرة الإولهاءُ' مصنف المنو في الحسينُ جلد 2 'ص 28 (٤٠٨) ندكوره بالإحوالة ص209 (٨٠٨)'' د يوان ابن الفارض'ص 81 مطبوعه :مكتبة القابر ه 1399 (وومه) ''تفسيرا بن عرتي ' خلد 2 'ص 184 (١٠٠)'' كشف الحجوب''مصنف الجوري'ع لي ترجمة 274-273 (١١٧)''للمع'' مصنف الطّويُّ صُ 179 ١٤٤٠) نيكوره بالإحوالة ص 182 (١٦٣) "حات القلوب" مصنف ما دالدين الاموي جلد 1 "ص 259 تا 261 (١٩١٧)''الفتو عات الالبيه''مصنف ابن عجيبهُ ص 333 (١١٥)'' قواعدالتصوف'' (١٦٧) "العرف" مصنف الكلاباذي ص 106-105 (١٤٧) ' توت القلوب' مصنف ابوطال المكي جلد 1 'ص120 (١٨٨) " عامع الاصول في الاولياء "مصنف كمشحا نوى ص 258 (٣١٩) "جمرة الاولياء "مصنف منوفى الحسيني جلد 1 "ص88 (٣٢٠) "مقدمة التائية الكبرى" مصنف القيمري ص 208-207 (١٣١) ''غيث المواب العليه''مصنف نفري الرندي' جلدك' ص 239-238 (٣٢٢) " قوت القلوب "مصنف ابوطال المكي جلد 1 مص 158 (٣٢٣) '' جامع الاصول في الاولياء''مصنف كمشئ نوي ص 258

( ۴۲۳ )''نی التصوف اداسلای و تاریخ ''مصنف نیکلسن' عرلی ترجمهٔ ابوالعلا العفیٰی 'ص77-76

( ٢٥٧ )''اللمع''مصنف الطّوريُ ص 500

(٣٢٦) ندكوره بالاحوالهُ ص499

(٣٢٧) ندكوره مالاحوالهُ ص 497

( ٣٢٨) " لطائف أكمن " مصنف ابن عطا الاسكندري ص 248 "مطبوعة بعظبعة حسان القاهره

(٣٢٩)''الانسان الكامل''مصنف الجيلي'ص 102-101

(٣٣٠) ندكوره بالاحوالهُ جلد 2 م 134

(٣٣١)" التعرف "مصنف كلاباذي ص 120

(٣٣٢)''الالواح العمادية'' مصنف شهاب الدين سبرور دي'ص72

(٣٣٣) نم كوره بالإحوالة ص 74

(٣٣٣)' 'ابن عربي' مصنف ذاكثر ابوالعلا لعفي م 13

(۴۳۵)"تغييرالظلال"جلد1 مس18

(۴۳۶)''تفییرابن عربی''جلد 1 'ص5

(٣٣٧)'' تذكرة الحفاظ' مصنف الذهبي طلد 3 'ص 249 مطبوعه: القاهره

(۴۳۸)"تفییرالسلی" ص17

(mra) "لطائف الاشارة" مصنف القشيري 'جلد 1 °ص 53

( ۴۳۰)''الانسان الكامل'' مصنف عدالكريم الجيلي' جلد 2 مس 139-138

(٣٣١) "المدرسة الشاذلية وامامها بولحن الشاذلي "مصنف عبد الحليم محودٌ ص 403 "مطبوعة: القاهره

( ٣٣٢ )''ابقاظ الهم ''مصنف ابن عجيبهُ ص452-451 مطبوعه: القاهره

(٣٢٣) " دررالغواص" مصنف الشعراني ص50 مطبوعه مصر

(٣٣٣)" اليواقيت والجوام "مصنف الشعراني 'جلد 2 'ص 128

(٣٣٥)''الفتوحات المكيه''مصنف ابن عرني بابنمبر 54

(٣٣٦)" روضة التعريف "ص370

( ٣٣٧ ) " جامع الاصول في الاولياء "مصنف كمشخانوي ص 89

( ۴۲۸ ) دختم الاولياء 'مصنف ترندي ص 237 'مطبوعه کيتھولک پبلشرز بيروت

(٣٣٩) "فضائح الباطنية ص 46 "مطبوعة مؤسسة دارالكتب الثقافيكويت

(٣٥٠) ہماری کتاب''الاساعیلیہالقدامی تارخ وعقائد'' باب نمبر5 کا مطالعہ سیجئے۔ نیز''زہرالمعانی'' مصنف

ادريس الاساعيلي

(٣٥١) "النصرة" مصنف بحستاني من 201 مطبوعه: دارالثقافه بيروت

(٣٥٢) "الانوارالطيف" دوسراباب ص 102

(٣٥٣) " الهفت الشريف" مصنف المفصل الجاني على مطرق 42 " حقيق مصطفى غالب الاساعيلي مطبوعه : دارالاندلس

بيروت

( ۴۵۴ )' 'فرق الشيعه' 'مصنف نوبختی نيز' 'القالات والفرق' 'سعد بن عبدالله أمی

(۵۵) سورة النساءُ آيت 28

(٣٥٦) سورة المائدةُ آيت 93

(٥٧٧) "الروضة كن الكافي" مصنف الكليني علد 1 "ص78 مطبوعة الران

( ٢٥٨) "مقدمة البربان في تفيير القرآن" مصنف بإشم البحراني من 21 مطبوعة تبران

( ٣٥٩) "عيون اخبار الرضا" مصنف ابن بابو بياهمي "ص 236" جلد 2

(۴۲۰)''تفسيراقمي ''جلد 1 'ص128

(۴۶۱) نړکوره مالاحوالۀص 230

۴۶۳ ) مذكوره مالاحوالهُ ص 52-51

(٣٦٣)''مقالات الاسلاميين''مصنف الاشعرى'ص 289 'مطبوعه: هيلمث ثريثررزُ دوسراايييشنُ 1980ء

(٣١٣) " اتحاف السادة " مصنف الزبيدي ٔ جلد 8 مس 278

(٣٦٥)''الرسالهالقشيري''جلد1'س22 تا24'تحقيق ذاكثرعبدالحليم محمود

(٢٧٦) "اللمع" مصنف الطوى عن 539-538

(٦٤٣)''عوارف المعارف''مصنف سيروردي'ص 79-78

(٢٦٨) (وتلبيس البيم) مصنف ابن الجوزي ص 296-295 مطبوعه: دار الوعي العربي بيروت لبنان

(٢٩) يُدكوره بالاحواليُ ص 298

(٠٤٠) ذكوره بالاحوالة ص299

(اسم ) ندكوره بالإحواليُّ ص 305

(٣٧٣) "الرسائل والمسائل" ثينخ الاسلام ابن تيسه ص 45-44

( سايم )'' الفصل في الملل والانواوانتحل'' مصنف حافظ ابن حزم' جلد 4 'ص 226

(٣٧٣) ''ميدي احمد الدردير' مصنف ذ اكنزعبد الحليم محمودُ ص 95 مطبوعه: دار الكتب الحديثة القاهر ه

( ۷۷۵ )''المدرسة الشاذ ليه الحديثة والاتصاابوالحن الشاذ لي''ص 53 'مطبوعه: القاهره

(٤٧٧)" طبقات الشعراني" جلد2 'ص 151-150

(24) "الابريز" مصنف الدباغ "ص43 "مطبوعه مصر

( ٨٧٨) " فوائح الجمال "مصنف عجم الدين الكبرى ص 65-64

(949)''مقدمه ذخائرالاعلاق''مصنف مجمة عبدالرحمٰن الكروي'ص(و)'مطبوعه بمطبعة السعادة المصر

(۴۸۰) " وْ خَارُ الاعلاق "مصنف ابن عربي ص 1 تا4

(۱۸۱) ندكوره مالاحوالهُ ص8-7

(٢٨٢) "الابريز" مصنف عبدالعزيز الدباغ "ص27

( ٢٨٣) " تذكره اوليائے ياك وہند' مصف و اكثر ظهور الحن شارب جلد 2 م 259

(۴۸۴)" طبقات الشعراني" جلد2 °ص 151

(۴۸۵) بن كشف الحجوب "مصنف الجويري عربي ترجم ص 262

(۴۸۲) "العرف" مصنف الكلاباذي ص 163

(٣٨٧)'' تاريخ التصوف في الاسلام' مصنف ذا كثر قاسم غني عربي ترجمهٔ صادق نشات ص14 'مطبوعه مكتبه النهفيه المصر بـ1970ء

(٨٨٨) "الصلد بين التصوف والتشيع" مصنف ذاكرً كالل مصطفى الشيع "جلد 1" ص372" مطبوعة: دارالا ندلس

بيروت

( ٤٨٩) "العقيده والشريعة في الاسلام "مصنف كولذزيبر ص 139

Brown: A Literary History of Persia VOL.1, P410.(74+)

## مصادرومراجع

## صوفیاء کی کتب:

| د سي سبب.                                                                                 |        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ''الابريز''مصنف عبدالعزيز'مطبوعه بمصر_                                                    | ☆      |
| "احاس المجالس"مصنف ابواسحاق ابرا بيم مطبوعه: المكتبة السّلفيه كمرمه 1390 هـ               | ☆      |
| "احمد بن مخلوف الشبالي" مصنف الشالي مطبوعة الممكتبة الشبابية الجزائر 1979ء-               | ☆      |
| "احوال وآخار فريدالدين مسعود تنج شكر" أردوايديش مطبوعه بإكستان_                           | ☆      |
| ''احوال واقوال شخ ''مصنف ابوالحسن الخرقاني 'فارى ايديش' تيسر اليديش' 1363ه ه قمرى ايران ـ | ☆      |
| ''احوال ابدال' مصنف مجمر عبدالعزيز مز كورى'' أرد دايثه يشن مطبوعه: پاكستان _              | ☆      |
| ''احيا علوم الدين''مصنف غزالي'مطبوعه: دارالقلم بيروت_                                     | ☆      |
| ''الاخلاق المتعوليه''مصنف و بإب الشعر اني'مطبوعه: دارالتر اث العربي قاهره                 | ☆      |
| "أواب الصوفية"مصنف عجم الدين كبرى فارى ايديش مطبوعة كتاب فروثي زواراريان                  | ☆      |
| "استاذ السائرين الحارث بن اسد المحاس،" مصنف ڈاکٹر عبدالحلیم محمود' مطبوعہ                 | ☆      |
| كتب الح <i>ديدة</i> قامره ـ                                                               | داراک  |
| ''اسرارالا دلياء''مصنف فريدالدين'مطبوعه: پاکستان۔                                         | ☆      |
| "اسرارنامه" فارئ مصنف عطار نبیثا بوری مطبوعه: ایران به                                    | ☆      |
| ''الاسراءُ''مصنف این عربی مطبوعه: حیدرا آبادد کن ہند 1367ھ۔                               | ☆      |
| ''الاسم الاعظم''مصنف غزالي مطبوعه:مكتبة نصير قاہره۔                                       | ☆      |
| "اصطلاحات الصوفية مصنف كمال الدين عبدالرذاق قاساني مطبوء: الهيئة                          | ☆      |
| بية العلمة للكتاب بمصر -                                                                  | المصير |
| ''الالواح العمادية'' مصنف سهروردی' تحقیق نجف قلی' مطبوعه: مرکز تحقیقات فاری               | ☆      |
| و پاکستان۔                                                                                | ابرال  |

''التجليات''مصنف!بنع بي مطبوعه: دكن انثرياب

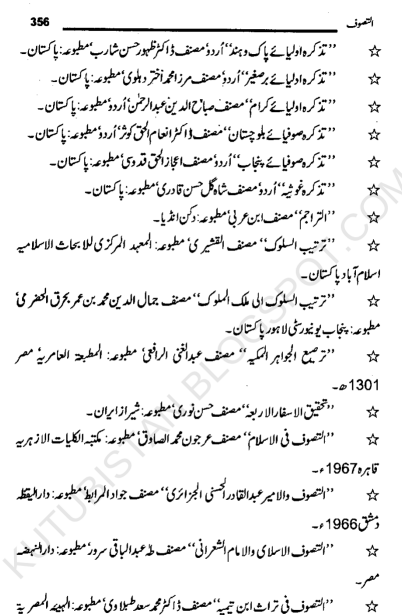
"التدبيرات الالهبية مصنف ابن عربي مطبوعة ليذن 1336 هـ

" تذكرة الاولياء" أردو مصنف فريدالدين عطار مطبوعه: يا كتان \_

☆

쇼

☆



العاميرلكتاب1984ء\_

"الحديقة الندية شرح الطريقة الحمدية مطبوعة بإكستان-

''الحب الاللي في التصوف الاسلائ' مصنف محمصطفى حلمي مطبوعه: قاهره 1960ء -

☆

☆

```
''حضرات القدس'' فارئ مصنف بدرالدين سر ہندي مطبوعہ: لا ہور 1971ء۔
                                                                                  ☆
" حقائق عن التصوف" مصنف عبدالقادر عيني جوتها ايثريش مطبوعه: المطبعة الوطنية
                                                                                  ☆
                                                                     عمان 1401 هـ۔
                              ''حكمة الاشراق''مصنف شهاب الدين سبروردي _
                                                                                   ☆
" حلية الاولياء وطبقات الاصفياء" مصنف ابوقيم الاصبهاني مطبوعه: دارالكماب
                                                                                   ☆
                                                             الاعر في بيروت 1980ء_
                  · الحلاج · مصنف طاعبدالياتي سرور مطبوعه: وارنبطة مصرقا بره-
                                                                                   ☆
          · 'حیات القلوب فی کیفیة الوصول الی الحوب' مطبوعه: دارصا در بیروت به
                                                                                   ☆
                          " الخمر الدال على وجودالقطب والاوتاد" مصنف سيوطى _
                                                                                   ⅓
               · نختم الولايين مصنف عكيم التريذي مطبوعه كيتعولك پبلشرز بيروت_
                                                                                    ☆
             " نخرية الاصفياء" أردو مصنف مفتى غلام مرورقا درى مطبوعه بإكستان _
                                                                                    ☆
            "نزيد معرفت" أردو مصنف صوفي محدابرا بيم قسوري مطبوعه: ياكتان-
                                                                                    ☆
   '' دررالغواص على فيا دىسيدى على الخواص''مصنف عبدالو باب شعراني'مطبوعه مصر_
                                                                                    ☆
                "الدرامنظم في الاسمالاعظم" مصنف السيوطي مطبوعه: مكتبه نصيرقا بره-
                                                                                    ☆
  ''الدررالثمين والمورد المعين ''مصنف محسن مدالماتكي مطبوعه:مصطفي اليالي الحبلي
                                                                                    ☆
                                                                             _e1954
       "الدررالسديه في الطريقة التجانية "مصنف محد سعد الرباطاني"مطبوعه: مكتبه القاهره-
                                                                                     쇼
                          '' ولاكل الخيرات' مطبوعه مصطفیٰ البالی الحلمی '1346 هه۔
                                                                                     ☆
                         · ديوان ابن عرني مطبوعه : مكتبه محدر كالي الرشيدي القاهره.
                                                                                     公
                             '' ديوان اين فارض' مطبوعه: مكتبه انقابره 1399 هـ۔
                                                                                     公
                                 · ' ديوان البري' 'مطبوعه مصطفى الباني الحلمي قاهره_
                                                                                     ₹
     '' ديوان البوتيري''مصنف شرف الدين بوحيري'مطبوعه بمصطفیٰ البابی اُمحلعی مصر_
                                                                                     仌
```

" روح السنه وروح النفوس المطمئنه "مصنف احمد بن ادرلين مطبوعه واراحياءالكتب

العربيبيمصر-

"روضة العريف بالحب الشريف" مصنف لسان الدين بن الخطيب مطبوعة 숬 دارالفكرالعربي -

. ''زېدة الحقائق''مصنف عزيز الدين النفي' پيڪش حق وردي ناصري' مطبوعه: کتاب خانه طهوري تنبران -

> "ساعة مع العارفين" مصنف سعيد الأعظمي مطبوعه: دارالاعتصام قابره-쑈

«مبيل الاذكار والاعتبار" مصنف عبدالله بإعلوي الحدادُ مطبوعه مطبعة احياء الكتب 숬

العربيةالقامره-

" وسيل الجنه في التربية بالطريقة القادرية مصنف محمد ناصر مطبوعة انذيا-쑈

"سرسردكانه" فارئ مصنف محمعلي مطبوعه: كتاب خاند منوشرى ايران-公

"سيدي احد الدروير" مصنف و اكثر عبد الحليم محمود مطبوعه: وارالكتب الحديث القامر «-公

```
"السيدالبدوي بين التقيقة والخرافهُ"مصنف ذاكرُ احيرهجي منصورُ يهلاا ليُريشُنُ مطبوعه:
                                                                                 ☆
                                                           مطبعة الدعوة الاسلاميةمصر
            "السيد بدوى" مصنف احرمجر تحاب مطبوعه: مؤسس سعدللطها عمصرية
                                                                                 ☆
                      " سيرالا قطاب" ٱردو مصنف عبدالرجيم مطبوعه: يا كستان _
                                                                                 ☆
"سيرالا دلياء" مصنف محمد بن مبارك علوي مطبوعه: مؤسسه انتثارات اسلامي
                                                                                 ☆
                                                                            پاڪستان.
      ''سيرالعارفين'' ٱردو مصنف حايد بن فضل الله جمالي مطبوعه: لا موريا كسّان _
                                                                                 ☆
                    '' هجرة الكون' مصنف ابن عربي مطبوعه: يا كسّان 1980 ء _
                                                                                 숬
   «شرح الحجب والاستار"مصنف ابومحمدرز بهان مطبوعه: حبير رآبادا غريا 1333 هـ
                                                                                 ☆
 · • شرح الزيارة للجماعة الكبيره' مصنف احمد بن زين الدين' مطبوعه: السادات ابران _
                                                                                 ☆
      «شرح المسائل الروحانية "مصنف ابن عربي مطبوعه: كيتحولك پبلشرز بيروت .
                                                                                 쇼
                           " شرح مقدمهالتا ئىيالكبرى"مصنف دا ۇ دالقىصرى <u>ـ</u>
                                                                                 삾
   ''شرح شطحیات'' فارس' مصنف''بقلی شیرازی'صحیح ہنری کاربن' مطبوعہ: تهران۔
                                                                                 ☆
                                        "شرح الفصوص" مصنف القيصري-
                                                                                 ☆
                               ''شرح حال الاولياءُ''مصنفعز الدين المقدى _
                                                                                 ☆
                  ''الشريعه والحقيقه''مصنف واكثرحس محمشر قادى'مطبوعه: قاهره-
                                                                                 ☆
     ''شموس الانوار''مصنف ابن الحاج تلمسانی'مطبوعه بمصطفیٰ البالی الحلبی القاہرہ۔
                                                                                  ☆
 "شباب الدين السمر وردى" مصنف ذاكثر ابراييم مدكور مطبوعة البييد المصري
                                                                                  ☆
                                                                        العامه للكتاب
                                         ''صوم القلب''مصنف عمار بدليسي_
                                                                                  ☆
                                         ''الصلوة الكبري''مصنف ابن عربي_
                                                                                  ☆
                " الطبقات "مصنف ملي مطبوعه مطالع الشعب قابره 1380 هـ-
                                                                                  ☆
```

" طبقات الاولياء" مصنف ابن ملقن مطبوعه: مكتبه إلخانجي القامره 1393 هـ-☆ "الطبقات الكبرى للشعراني" مصنف دارالعلم تجميع المطبعد العامريد العثمانية ☆ 1305 هالقايره-"الطبقات الصغرئ" مصنف الشعراني مطبوعة سَتبه القابرة ببلا المريش ☆ <sub>4</sub>1390 م ''الطبقات في خصوص الاولياء والصالجين والعلماء والشعراء في السودان'' مصنف محمر 公 صيف الله الجعلى الفصلي مطبوعه المكتبه الثقافيه بيروت لبنان ''الطريق الى الله''مصنف ابوسعيد الخراز'مطبوعه: دار الكتب الحديثة مصر-☆ " طريق النجاة" فارئ مصنف كريم خان كرماني مطبوعه: مطبع السادات ابران ☆ 1396 هـ. · 'طهارة القلوب' 'مصنف عبدالعزيز الدرين مطبوعه بمصطفىٰ البابي احلهي القاهره-☆ ''الطّواسين''مصنف الحلاج''مطبوعه: المعارف يا كسّان \_ ☆ · · عبدالله الانصاري البردي · مصنف وْ اكْتْرْمُوسعيدعبد المجيد مطبوعه : دارالكتب الحديث ☆ مصر\_ "عبدالله خویشگی قصوری" أرد و مصنف محمدا قبال مجددی مطبوعه: یا کسّان -☆ "عبدالرحلن التعالبي والتصوف" مصنف عيدالرزاق قسوم مطبوعه: الشرقه الوطنيد ☆ - 21% ''العظه والاعتبار في حياة السيدالبدوي''مصنف احمهُ بُرالحجابُ مطبوعه: القاهره -☆ "العروه "مصنف سمناني \_ ☆ ''عقلة المستوفز''مصنف!بنعر بي مطبوعه:ليدُن 1236 هـ-☆ ''عقيدة ابل المعاني في شرح قصيدة بدءالا مالي'' مصنف ابوالحن محمد الدوي مطبوعه: ☆ مکتبهایشین تر کی۔

362

"العقل وفهم القرآن" مصنف حارث بن اسد المحاسي مطبوعة دارالكتدى الطبعة الثالثـ1402هـ ''العلوم الالهبية والاسرارالر بإنبيه'مصنف ابنء كي مطبوعه بنصيرالقابره \_ ☆ "عوارف المعارف لعبد القابر" مصنف سروردي مطبوعه: وارالكتاب العربي ☆ بيروت 1403هـ ''غز لیات منش تیریت ک' فارسی' مطبوعه: تبران به ₹ "غيث المواجب العليه في شرح الحكم العطائية مصنف نفزى الرندي مطبوعة ☆ دارالكتب الحديثة القاهره 1970ء-"الفتح الرباني والفيض الرحماني" مصنف عبدالقا در جيلاني" مطبوعه بمصطفى البالي أحلبي 쑈 القاہرہ۔ ''الفت المبين فيها يتعلق بترياق الحبين ''مصنف ابوالظفر قادري الطبعة الاولى المطبعة ☆ الخيرية مفز1306هـ ''الفتح الرباني'' مصنف عبدالعزيز نابلوي مطبوعه: الكاثوليكييه بيروت 1960ء-☆ ''الفتوحات الالهبيه' مصنف ابن عجيبيه لحسني مطبوعه: عالم الفكر قابره -公 "الفتوحات أمحمدية مصنف مبارك على مطبوعه: يا كتان 1981 ء .. ☆ "الفتوحات المكيه" مصنف اين عرني مطبوعة البديمة العامة للكتاب 1405 ه 숬 '' فتو حات نامهٔ' مصنف عبدالرزاق کا شانی 'فاری' مطبوعه: تهران به 쑈 '' فرائدالآلی من رسائل الغزالی'' تتحقیق محد بخیت' مطبوعه: فرج الله ذکی الکردی' مصر 公 1344 م

'' فرحة الناظرين' مصنف مجمد اسلم أردو مطبوعه: يا كستان \_ 숳?

· نصوص الكم المصنف ابن عربي مطبوعه: دارا لكتاب العربي بيروت. ۸. کن

> '' فوائح الجُمالُ وفوا تح الحال ''مصنف عجم الدين كبري \_ `.-\\*

| . الاعول                                                                             | 363           |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| " فوا كدالفواد "لمفوظات خواجه نظام الدين اولياء أرد ومطبوعه اوقاف لا بهوريا كستان _  | ☆             |
| "الفوائد في الصلات والعوائد" مصنف شهاب الدين الشرجي اليمني" مطبوعه : مصطفى           | ☆             |
| 'معر1388ھ                                                                            | البابي أنحلى  |
| ''فوا كه العز الاسنى فى شرح اساء الله الحسنى وخواصها'' مصنف محمر الشمر اوى الشافعيٰ  | ☆             |
| لمنی البابی الحلمی 'مصر۔<br>'                                                        | مطوعدمصا      |
| « قرة العيون ومفرح القلب المحز ون "مصنف ابوالليث سمر قندى مطبوعه: داراحياء           | ☆             |
| بيممر-                                                                               | الكتب العر    |
| "القصد" مصنف شاذلي -                                                                 | ☆             |
| ''قلادة الجواهر في ذكر الرفاعي واتباعه الاكابر'' مصنف مجمه ابوالهدي الرفاعي' مطبوعه: | ☆             |
| بيردت 1400هـ                                                                         |               |
| '' قوا كدالتصوف''مجمد احمر بن زروق'مطبوعه: مكتبدالكليات الاز هربية تا هره 1967 ء ت   | ☆             |
| " قوانين حكم الاشراق" مصنف ابوالمواهب الشاذلي مطبوعه مكتبة الكليات الاز هرييه        | ☆             |
|                                                                                      | مصر-          |
| · · قوت القلوب''مصنف ابوطالب المكئ مطبوعه: دارصا دربيروت _                           | ☆             |
| « "كتاب الاستبصار لاهل الاذ كار" مصنف احمر محمود زين الدين العسيني مطبوعه: مطبعة     | ☆             |
|                                                                                      | الانوارالقابر |
| أَرْبان الاز برقي منا قب الانتخ الأكبر' مصنف حمودر جب _                              | ☆             |
| "الخاطبات" مصنف محمد بن عبدالجبار النفري مطبوعة: مطبعة دارالكتب المعربير             | ☆             |
|                                                                                      | قابره_        |
| ''المواقف''مصنف مجمد عبدالجبار مطبوعه بمطبعة دارالكتب أمصر به إفاهره-                | ☆             |
| "كشف الحجاب" مصنف احمد بن الحاج العياشي مطبوعه: 1 3 8 1 ه مطابق                      | ☆             |
|                                                                                      | -£1934        |

«كشف الحقائق" مصنف النعلى بهج و اكثر احدمبدي مطبوعه: تهران 1359 هـ-☆ · و كشف الغمه عن جميع الائمهُ ، مصنف الشعر اني ،مطبوعه مصطفى البالي أكلبي قابره-☆ · · كشف الحج ب · مصنف جويري عربي ترجمه مطبوعه دارالنبطه العربيديروت -☆ · ^ كفاية الاتقيّا ومنهاج الاصفياء "مصنف بمرى على الدمياطي مطبوعه: دارالكتب العربيه ☆ الكبرئ مصر1325 هـ-· ْ گَلْزارِ ابرار' مصنف محمر غوثی شطاری' اُردو' مطبوعہ: یا کستان ۔ ☆ "گلزارصوفیاء" أردومصنف عالم فقری مطبوعه: پاکستان-☆ « كلمة الحق" مصنف عبدالرحمٰن أر دو مطبوعه لكصنوانله با1883 ء -☆ '' کلیات و دیوان ثمس تبریزی' فاری' مصنف جلال الدین محمد پنخی' مطبوعه: نشر طلوع ☆ اريان. "الكندي وآراؤه الفلسفية" مصنف ذاكثر عبدالرحن شاه ولي مطبوعه: مجمع البحوث ☆ العلميه بإكستان-" تنجينه كوم " فارئ ملااحدى قاضى مطبوعه بمطبعة الحوادث ايراني-☆ " لطا نَف إمنن والإخلاق "مصنف عبدالو بإب الشعر اني مطبوعة القاهره-☆ "لطا كف أمنن" مصنف ابن عطاء الله الاسكندري مطبوعه بمطبعة حسان قابره-☆ ''اللطف الداني'' مصنف عبدالوماب مجمدامين' مطبوعه: القاهره-☆ ‹ اللهع · ، مصنف سراج القوى مطبوعه : دار الكتب الحديثة مصر-☆ "اللحات" مصنف شهاب الدين سهوري مطبوعة: مركز تحقيقات فارى ايران و 公 يا ڪتان1984ء۔ "اللمعات" مصنف فخرالدين عراقي 'فاري مطبوعه: ايران-삸 ''لوائح''عبدالرحمٰن جائ فاری مطبوعه:لا موریا کشان -☆

''الهثوي العربي النوري' مصنف سعيد النوري' مطبوعه :مطبعة الزبراء بغداد -

| -                                |                                                                                                                        |  |
|----------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ☆                                | ''المجالس الرفاعيه''مصنف احمدالرفاع مطبوعه بمطبعة الارشاد بغداد _                                                      |  |
| ជ                                | ''مجموع مخطوط بالفاتيكان''عربي'نمبر1242 -                                                                              |  |
| प्रं                             | " مجموعة في الحكمه المشر قية "شهاب الدين سهروري -                                                                      |  |
| ☆                                | "الحبة والشوق" مصنف غزالي مطبوعه مصطفى البابي الحلمي قاهره-                                                            |  |
| ☆                                | ''محاس المجالس''مصنف ابن العريف مطبوعہ: پیرس'1933ء۔                                                                    |  |
| ☆                                | "محرسلیمان تو نسوی" اُردو" مصنف ڈاکٹرمحمدسین لیبی 'مطبوعہ: پاکستان۔                                                    |  |
| *                                | ''محی الدین این عربی'' فاری' مصنف ڈ اکٹر محسن جہائگیری' دوسراایڈیشن' تہران۔                                            |  |
| ☆                                | · محى الدين ابن عربي ' مصنف طاعبدالباتي سرور مطبوعه: القاهره _                                                         |  |
| ☆                                | « مختصر تذكرة القرطبي ، مصنف عبدالو بإب الشعراني ، مطبوعه: دارا حياء الكتب العربيه                                     |  |
| معر-                             |                                                                                                                        |  |
| ☆                                | "المدرسة الحديثة الشاذلية و امامها ابوالحن الشاذلي" مصنف ذاكر عبدالحليم محمود                                          |  |
| مطبوعه وارالكتب الحديثة القاهره- |                                                                                                                        |  |
| ☆                                | ''مدينة الاولياءُ'' أردو مصنف محمد دين كليم قادري مطبوعه بإكستان -<br>«مشتهى الخارف الجاني''مصنف محمد الخضر الشنقيطي - |  |
| ☆                                | ''مشتهی الخارف الجانی''مصنف محمه الخضر کشنقیطی _                                                                       |  |
| ☆                                | "مصباح العلوم في معرفة الحي القيوم" مصنف احمد بن حسن الرصاص مطبوعه:                                                    |  |
| دارالاعتصامُ القابره _           |                                                                                                                        |  |
| ☆                                | "مطالع المسرات" مصنف محد المهدى بن احمدُ مطبوعه: مصطفلُ البابي الحلى                                                   |  |
| - <i>r</i> 1970                  |                                                                                                                        |  |
| ☆                                | "معارج المقربين" مصنف محمد ماضي ابوالعزائم مطبوعه: دارالثقافه العربية للطباعة                                          |  |
| معر-                             |                                                                                                                        |  |
| ☆                                | "المعارضه والرد مصنف بهل بن عبدالله التستري"م مطبوعه : دارالانسان القاهره-                                             |  |
| ☆                                | ''المقدمات''مصنف الفرغاني _                                                                                            |  |

''المواقف الالهيهُ'مصنف!بن قضيب الباني'مطبوعه 'كويت \_

· 'مولا ناروی' 'مصنف بشرمحوداختر' اُردو مطبوعه: اداره ثقافت اسلامیه یا کستان \_

☆



"التيمير في الدين "مصنف الاسفرائيني مطبوعة القاهره-

'' تذكرة الحفاظ''مصنف الذهبي'مطبوعه: القاهره به

☆

☆

'' دراسات في التصوف الاسلامي'' مصنف ڈ اکٹر محمہ جلال شرف مطبوعہ: دارالنبیضہ

☆

العربية بيروت 1980ء-

'' دنباله جنتي درتصوف' فارئ ڈ اکٹر عبدالحسین زرین کوب مطبوعہ:ایران۔ ☆ "ذم ما عليه مدعو التصوف" مصنف ابوجم موفق الدين مطبوعه: المكتب الاسلامي 쑈 بيروت " روضة ألحبين "مصنف ابن قيم الجوزية مطبوعه وارالكتب العلميه بيروت \_ ☆ "سيراعلام النبلاء "مصنف امام ذهبي مطبوعه بيروت -☆ "الشيعه والل البيت" مطبوعه إداره ترجمان السندلا بوريا كسّان .. 公 ''الشيعه والسنهُ'مطبوعه: اداره ترجمان السندلا بوريا كتان \_ 52 ''صحیح ابنجاری''۔ **₹**} 쑈 ''الصوفيهالوجهالآخر''مصنف دُاكْترْمجرجيل غازي'مطبوعه القاهره-☆ "الصوفيددالفقراء "مصنف شخ الاسلام ابن تيميه مطبوعة: دارالقح قابره-쑈 ''الصوفية في ضوءالكتاب والبه ''مصنف عبدالمجيد محرم مطبوعه القاهره-☆ "الصوفيه في نظرالاسلام" مصنف سميح عاطف الدين مطبوعه: دارالكتاب البناني ☆ ' دصخیٰ الاسلام''مصنف احمدامین'مطبوعه: قاہرہ 1952ء۔ ☆ ''الطبقات''مصنف ابن سعد'مطبوعه: بيروت\_ 쑈 ' الفرقان بين ادلياءالرحمٰن داولهاءالشيطان' مصنف ابن تيميه'مطبوعه: ادار هتر جمان ☆ السندلا ہور <u>ما</u> کشتان۔

🖈 💎 ' الفصل في الملل والاهواء والنحل' مصنف حافظ ابن حزم' مطبوعه: پيروت ـ

الإطنية مصنف الغزالي مطبوعة مؤسسة دارالكتب الثقافي كويت -

الله المراه القديمة مصنف محمة عبدالسلام مطبوعة رام بورانثرياب

🖈 "المقلسفة الصوفيه في الاسلام" مصنف واكثر عبدالقادر محمود مطبوعه: وارالفكر العربي

القاہرہ۔

القاديانية مطبوعة اداره ترجمان السدلا موريا كستان -

🖈 " "القاموس المحيط" مصنف فيروز آبادي مطبوعه بمصطفىٰ البابي الحلبي القاهره-

🖈 " القول أمنى في كلفيرا بن عربي "مصنف النحاوي -

🖈 💎 ''لسان العرب''مصنف ابن منظورا الفريقي مطبوعه وارالصاور بيروت –

" مجموعة الرسائل والمسائل" مصنف ابن تيميه مطبوعه: دارالكتب العلميه بيروت

لبنان لي

☆

🖈 " " يمثل الى التصوف الاسلامي" مصنف ابوالو فالغنيمي "مطبوعه:مصر

🕁 "المسند"مصنف ابام احمر -

🚓 " مقدمداين غلدون "مطبوعه بمطبعة مصطفي محر مصر-

🖈 " الملامتية والل الفتوة الصوفية 'مصنف ابوالعلا العفيمي 'مطبوعه: دارا حيا الكتب العربية

مصر-

المناح السنة النوية "مصنف شيخ الاسلام ابن تيمية مطبوعة لا بورياكتان-

🛠 " الملل والنحل' مستف شهرستانی مطبوعه: بيروت -

🖈 "الموطا" مصنف امام ما لك .-

المالي " " ثقاة الفليفة الصوفية مصنف واكثر عرفان عبدالحبيد مطبوعة المكتب الاسلامي

يردت1974ء۔

🖈 🥂 ' الخوم الزاهره''مصنف تغرى بردى الاتا کجی مطبوعه: وزارت ثقافیة مصر-

🖈 " ''وفيات الاعميان 'مصنف ابن خلكان مطبوعه: بيروت -

🖈 "الوافى بالوفيات" -

🖈 🧪 " ولايية الله والطريق اليها''مصنف امام شوكاني' مطبوعه: القاهره -

🛠 🧪 د هي الصوفيه مصنف عبدالرحن الوكيل مطبوعه: دارا لكتب العلميه -

# شیعه اور اسماعیلی مصنفین کی کتب:

لله " "أجراء عن العقائد الاساعيلية مصنف ابراجيم مطبوعة امرين نيشل بريس 1784 ما ...

🖈 " اربعة نصوص اساعيليه" نامعلوم اساعيلي مصنف "تحقيق ماسينحن" مطبوعه : پيرس \_

🖈 💛 اساس التاديل 'مصنف قاضي نعمان اساعيلي مطبوعه واراثقا فه بيروت ـ

🖈 "الاصول من الكافى" مصنف الكلينى مطبوعه: دارالكتب الاسلامية تهران

### 1388ھ۔

🖈 " "اعلان النوه" مصنف ابوحاتم الرازى تحقيق صلاح الصادى مطبوعه: امران

#### 1397ھ۔

🛣 " اعيان الشيعه "مصنف محسن امين مطبوعه : دار التعارف للمطبوعات بيروت -

🖈 " "اعتقادات الصدوق' مصنف ابن بابوبیاتمی مطبوعه:ایران به

🖈 " "الافتخار''مصنف ابوليقوب البجستاني'مطبوعه: بيروت \_

🖈 "الامالي "مصنف المفيد "مطبوعه بقم ايران\_

🖈 " بحارالانوار''مصنف تجلسي 'مطبوعه:ايران \_

🖈 " البربان في تغيير القرآن "مصنف باشم البحراني "مطبوعه ايران \_

🖈 " "بسائر الدرجات الكبرى" مصنف صفار مطبوعه: منشورات الأعلمي تهران

## 1404ھ۔

🖈 "'بيت الدعوة الاساعيلي'' ـ

🖈 💎 '' بين التصوف والتشيع'' مصنف ہاشم معروف حينيٰ مطبوعہ: دارالقلم بيروت.

🖈 💛 "تلخيص الثاني "مصنف الطّوى مطبوعة قم ايران \_

🖈 " "تنقيح القال"مصنف المامقاني مطبوعة: تهران \_

🖈 " " حق اليقين" فارى مصنف المجلسي "مطبوعه: ايران \_

```
'' حديقة الشيعه'' فاري' مصنف احمد بن محمدار دبيلي مطبوعه: تهران _
                                                                                샾
                            ''الخصال''مصنف!بن بابوبياقمي 'مطبوعه: ايران _
                                                                                샾
        "الذربعة الى تصانف الشيعة" مصنف آ قابزرك الطبم اني مطبوعة ابران-
                                                                                ☆
                                     ''الرحال''مصنف الحلي'مطبوعه:ايران ـ
                                                                                쇼
                                       "رجال الطّوى "مطبوعه انجف عراق.
                                                                                ☆
                                              "رجال الكثى"مطبوعه: كربلايه
                                                                                ☆
                       "الزيد" مصنف حسين بن سعيدالا موازى مطبوعه: ايران -
                                                                                 ☆
                     " شرح نيج البلاغ "مصنف ابن عربي الحديد مطبوعة الران-
                                                                                ☆
                                  "شرح اعتقادات الصدوق" مطبوعه ايران _
                                                                                ☆
"الصله بين التصوف والتشيع"، مصنف ذاكثر كامل مصطفل الشيعي، مطبوعه: بيروت
                                                                                ⋨
                                                                          .,1982
                   ''طرائق الحقائق''مصنف حاجي معصوم على شاه' مطبوعه: ايران _
                                                                                쇼
                                 ''عیون اخبارالرضا''مصنف این بابو به انمی به
                                                                                ☆
               ''فرق الشيعه''مصنف نوبختي'مطبوعه المطبعة الحدريه نبخف عراق به
                                                                                쇼
   ''الفصول أمهمه في معرفة الائمهُ''مصنف حرالعالميٰ مطبوعه: مكتبه بصيرتي قم ايران _
                                                                                ☆
"الفكر الشبعي والنزعات الصوفية" مصنف ذاكثر كامل مصطفى الشيعي" مكتبه النبضة
                                                                                ☆
                                                                           البغدادر
'' كمال الدين وتمام العميه'' مصنف ابن بإيوبيه لقمي 'مطبوعه: وارالكتب الإسلامييه
                                                                                ☆
                                                                  تهران1395هـ
  "مشارق وانو ارائيقين" مصنف حافظ رجب البري مطبوعه: دارالا ندلس بيروت _
                                                                                 쑈
        "القالات والفرق"مصنف سعد بن عبداللدالاشعرى القمى مطبوعة تهران -
                                                                                 쑈
                             ''منج القال''مصنف استراآ بادی'مطبوعه: ابران_
                                                                                 ₩
```

«منهاج الكرامه"معنف الحلي مطبوعه: يا كتان \_ ☆ "الصره" معنف بحتاني مطبوعة وارالثقاف بيروت. ☆ " نتج البلاغ" منسوب الى على إين الى طالب " تحقيق صحى صالح بيروت . ☆ "الهفت الشريف" مصنف لمفعل الجعلى "تحتيق مصطفى غالب الاساعيلي مطبوعة ☆ " هلاث رسائل في الحكمة الاسلامية "مصنف محمد كاظم عصار مطبوعه: المكتبة الرتضوية ☆ اران\_ غیرمسلم مصنفین کی کتب: دونجيل، والجيل ☆

" آئین جوانمر دی "فاری مصنف بسری کاربن مطبوعه:ایران \_ ☆

''ابن عربی حیانه و مذہبہ'' مصنف آسین بلیتھس' عربی ترجمہ ڈاکٹر عبدالرحمٰن **بدوی**' ☆ مطبويمه: وكالية المطبوعات كويت.

''الناریخ العام للتصو ن دمعالمه''مصنف میرکس\_ ☆

> "تاريخ العرلي"مصنف بيثي \_ ☆

"التصوف الاسلامي وتاريخ" مصنف يكلس عربي ترجمه واكثر عبدالوفا العفيي 쑈

مطبوعہ: قاہرہ۔

''التصوف''مصنف ماسينحن'مطبوعه: دارالكتاب اللبناني بيروت'1984ء۔ ☆

> ''العقيده والشريعة في الاسلام''مصنف كولٹرزيبري 쑈

> "فلسفد ہوگا" مصنف را ماشاراکا مطبوعہ: القاہرہ۔ ☆

"الفكر العربي ومكامعه في التاريخ" مصنف اوليرى عربي ترجمه تمام حسان مطبوعة 쇼

القاهره

"قصة الحصارة"مصنف ول ذيورند عربي ترجمه محربدران مطبوعة القابره 1964 م ☆ Borwn a

literary History of Persia

